

# سلسلة تصحيح المفاهيم

7

# خللٌ في مسيرة الأمة

دكتور محمد السيد الجليند رئيس قسم الفلسفة الإسلامية دار العلوم – جامعة القاهرة

الناشر حار قباء للطباعة والنشر والتوزيع (القاهرة) عبده غريب اسم الكتاب: سلسلة تصحيح المفاهيم (خلل في مسيرة الأمة)

اسم المؤلف : د. محمد السيد الجليند

سنة النشر: 2006م

رقم الإيداع : 22846 / 2005م

الترقيم الدوليُّ : 5 - 511 - 303 - 977

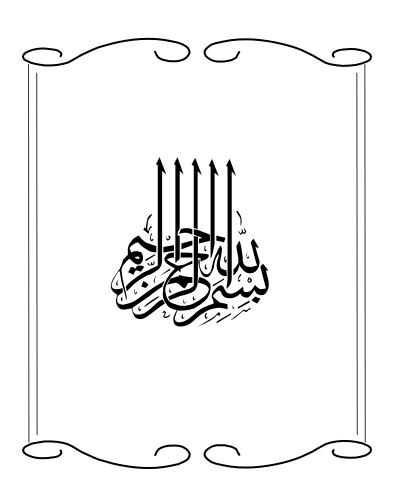
# الناشــــر د\ر قبـــاء للطباعة والنشر والتوزيع

حقوق الطبخ والترجمة والاقتباس محفوظة

(16) عمارات العبور شارع صلاح سالم الدور الثالث مدينة نصر القاهرة

تليفاكـــس : 02/2621365

ەدە ـــول : 012/3140315 : J



#### تقديم

#### 

لا شك أن هذا الموضوع يمس مشكلة كبرى تعاني منها الأمة الإسلامية من ثلاثة أو أربعة قرون من الزمن، إنها مشكلة التخلف الحضاري عن مواكبة العصر علميا واقتصاديا وسياسيا.

ولقد شغلت هذه القضية عقول المفكرين المعنيين بهموم الأمة منذ وقت بعيد، فلم يغب عن عقول أبنائها البحث والتساؤل عن الأسباب التي أدت بالمسلمين إلى هذا الواقع المرير. فتشغل بما مفكرون كبار منذ القرن التاسع عشر، وربما قبل ذلك بكثير.

ولو تتبعنا تاريخ المنطقة وقرأناه بعيون عربية وإسلامية ربما نجد هناك محاولات كثيرة ملأت أرجاء العالم العربي بقصد النهوض بالأمة من واقعها، فكانت ثورة محمد بن عبد الوهاب في جزيرة العرب تمثل نهضة روحية لإحياء العقيدة الصحيحة في قلوب المسلمين، ومحاولة القضاء على مظاهر الجهل والخرافة ومحاربة الشعوذة والسلوك الهابط الذي لا يقره عقل ولا دين.

وكانت ثورة المهدي بالسودان تمثل لهصفة سياسية ضد الاستعمار ومناشدة للحرية السياسية وحق الصفعوب في تقرير



مصيرها، وكانت ثورة السنوسي في ليبيا وعبد القادر الجزائري وابن باديس، وكان الهدف الأسمى لكل الثورات هو تغيير واقع الأمة وإحياء الروح الدينية الصحيحة وارتداء وشاح العلم والمنهج العلمي في السياسة والاقتصاد والاجتماع والتربية.

ثم حاءت حركة الإصلاح الديني والاحتماعي في مصر على يد الإمام محمد عبده وشيخه الأفغاني، فأكدت ما نادت به الثورات التي سبقتها من ضرورة التغيير الشامل لواقع الأمة والنهوض بحا والتخلص من قبضة الاستعمار، التي استحكمت على مقاليد الأمور السياسية والثقافية والاجتماعية والاقتصادية، وتحولت مصر على يد بريطانيا المستعمرة إلى مزرعة كبرى تحصد منها ثمارها (القطن والحبوب) ولا تترك لأبنائها إلا الفتات.

نعم. لقد شغل واقع الأمة عقول مفكريها من زمن بعيد، وحاولوا طرح العديد من الأسئلة عن أسباب هذا الواقع المؤلم، فكتب رشيد رضا وشكيب أرسلان عن أسباب تخلف المسلمين وغيرهم ... وأخذ كل فريق يتلمس الأسباب انطلاقًا من تشخيصه لنوع الأزمة التي تعاني منها الأمة؛ وهل أسباب هذه المعاناة هو تدهور الاقتصاد بسبب إحكام قبضة الاستعمار على مقاليد الحركة الاقتصادية المتمثلة في وسائل الإنتاج وسوق الاستهلاك؟ هل ترجع أسباب هذا الواقع إلى سوء الوضع السياسي في المجتمع العربي وتسلط العقلية العسكرية على الشعوب مع ما تتميز به العقلية العسكرية من

مجافاة لمنطق العلم والسياسة في كثير من الأحيان وأخذها بمنطق القوة والتسلط؟

هل ترجع هذه الأسباب إلى الجهل وتفشي الأمية، مما ترتب عليه ضياع حقوق المواطن وتغييب إرادة الأمة؟

أم تتجسد هذه الأسباب في وطأة الاستعمار وإحكام قبضته على المنطقة – وخاصة بعد أن توطنت الصهيونية في المنطقة وأخذت تمد خيوطها العنكبوتية إلى أصحاب القرار السياسي في العالم الإسلامي بأسلوب الترغيب أحيانا وأسلوب الترهيب أحيانا أخرى؟ ولا يخفى على من يتابع ما يجري في المنطقة منذ الحرب العالمية الثانية أن هذا السبب الأحير قد يكون له الحظ الأوفر من بين الأسباب السابقة في تدهور الوضع في المنطقة العربية إلى الحد الذي وصلت إليه.

ولكن لابد لنا من وقفة نستدعى فيها تاريخ أمتنا، لنتعرف منه على المواقف التي مثلت منعطفات أو منحنيات في مسسيرة تاريخها ونتعرف أيضا كيف احتازت الأمة هذه المنحنيات بروح قوية وعزيمة لا تعرف الكلل ابتداء من تاريخ الحروب الصليبية إلى حرب أكتوبر الأخيرة مرورا بدورات ومنحنيات بعضها يمثل الانكسسار والهزيمة والبعض الآخر يمثل الانطلاق والبطولة والانتصار، وهذا هو شأن الأمم والحضارات، فلا يخلو تاريخ أمة من فترات الانكسار والهزيمة،

ولكن الأمم الناهضة هي التي تعرف كيف يتحول الانكسار على يد أبنائها إلى زاد ومشاعل تضيء لها الطريق إلى النصر والنهوض، كما انتصر صلاح الدين في حطين وسيف الدين قطز في عين حالوت، وكما انتصر المصريون على الحملة الفرنسية وحملة فريزر وفي حرب أكتوبر، فالعبرة التاريخية ينبغي أن تكون هي الدرس المستفاد من وقائع التاريخ بدلا من الانكفاء على الذات واحترار الأحزان.

نعم، قد يقال إن الظرف التاريخي قد تغير ولابد أن يتغير نمط التفكير وأسلوب التحدي للواقع، هذا صحيح بل هو من ألزم الضروريات التي تجب مراعاتها فيما نحن بصدده، لكن مع ذلك تبقى الركيزة الأساسية في نهضة كل أمة وبناء مستقبلها... إنها إرادة الأمة. إنها إرادة التحدي للواقع، إنها إرادة النهوض وتجاوز هذه الأزمات وهذه الإرادة ينبغي ألا تتحمل مسئولية النهوض بها جهة واحدة ولا جهة ثقافية معينة ولا طرف معين من أطراف البناء الاجتماعي للأمة. إنها مسئولية الأمة كلها أفراد وجماعات حكام ومحكومين، مثقفين وعوام، لأن الخطر الذي يواجه الأمة لا يعرف الاستثناء أو الاختيار، فلابد أن يسهم كل فرد في البناء بما يستطيع.

ومن قراءتنا لتاريخ النهضات للشعوب نحد أن عوامل النهوض التي أسهم بها الأفراد والجمعيات الأهلية كانت الأساس والركيزة لبناء النهضة وتشييد الحضارة، قبل أن تنهض بذلك الحكومات أو المؤسسات الرسمية للدولة وهذا واقع في كل بلاد العالم. وكان واقعا

في تاريخ أمتنا، من خلال الأوقاف الإسلامية على المشروعات الخيرية التي نمضت بما الأمة، فكان هناك أوقاف على مؤسسات التعليم ودور الحكمة التي يمثلها في عصرنا مراكز البحوث العلمية وأوقاف على دور اليتامي والمسنين وأوقاف على الأسبلة (جمع سبيل وهو مكان السقاية بالماء للمحتاجين) وأوقاف على الأرامل ومن لا عائل لهم، وأوقاف على الكلاب الضالة والحيوان الضال. فأين الدور الذي كانت تنهض به الأوقاف الإسلامية في عصرنا الحاضر.. ؟. أليس من المفيد إحياء دور الوقف، وحسن توظيف أمواله في تأسيس مراكز البحث العلمي، وابتعاث العلماء في جميع التخصصات بعثا لنهضة علمية نحن أحــوج أمم الأرض إليها ؟ لماذا لا ينهض الأزهر بالشروع في إعادة نظام الوقف الإسلامي من جديد، والبحث عن أفضل الوسائل لحسن توظيفه ليسهم في بناء الأمة وبعث نهضتنا من حديد؟... لم يكن الوقف في الإسلام مقصورًا على المساحد والأزهر فقط كما قد يظن ذلك البعض، لقد شمل الوقف كل شئون الحياة علميا واحتماعيا ولم تكن الدولة تتحمل أعباء مالية في قليل ولا كثير... فلماذا لم ينتبه الاجتماعي المشرق، حتى تتفرغ الدولة لما هو أهم من ذلك، هذا جانب مهم على مستوى العمل والتطبيق يجب إحياؤه، ولكن هناك جانبا آخر نود الإشارة إليه أن الوفاق الوطني بين صفوف الأمة عامل مهم في توحيد الكلمة والجهد وتوحيد الهمة والإرادة، فلم يعد هناك متسع للتشرذم والتحزب الثقافي والسياسي؛ لأن القضية الآن هي أن تكون أو لا تكون، والعدو متربص بالأمهة كلها على الحستلاف توجهات أبنائها، فلماذا لا تتوحد الكلمة أمام عدو لا يفرق بين اليمين أو اليسار، ولا بين تقدمي ورجعي، ولا بين ليبرالي ومحافظ، فالكل عنده يمثل طرفا واحدا ينبغي استئصاله. ولم يعد هناك متسع لمن يدعي أنه يملك الحقيقة المطلقة أو يدعي أنه وحده على صواب أو أنه الأحق بالسلطة واحتكارها دون غيره. لابد من إعادة النظر في أنماط الستفكير التي تأسست عليه بنية العقل العربي المعاصر.. لابد من إعادة قراءة التاريخ السياسي والاجتماعي والثقافي الذي كون هذه البنية العقلية المعاصرة. لنقف على العناصر التي ينبغي أن نتخلص منها في مناهجنا الدراسية والإعلامية والثقافية ونتعرف أيضا على العناصر الضرورية التي ختاج إليها في إعادة صياغة العقلية المستقبلية للأمة. ونحن من حانبنا لا ندعي أن ما نشير إليه هنا من عناصر يمثل الخط الذي لا يجوز تجاوزه وإنما هي علامات قد تضيء الطريق لصاحب القرار، وإن شئت فقل ويتضح الطريق أمام أصحاب القرار أكثر وأكثر.

ذلك أن المراجعة النقدية لمكونات العقل العربي المعاصر تكشف لنا عن أوجه قصور متعددة أصابت مناهجنا الدراسية بالركود والجمود، مما انعكس على عقلية الأمة فأصابحا بسشيء من السكون إلى الواقع والرضى به والالتفاف حوله ورفض تجاوزه.

ولكن القضية تحتاج إلى إعادة نظر ومراجعة شأن كل شيء يتعلق بشئون الحياة المتغيرة المتطورة... وينبغي أن نفرق في هذا السسياق

بين ما اتفق عليه بأنه ثابت لا يتغير من مسائل الأصول وثوابت العقيدة، و الذي يحتاج منا إلى مراجعة ومتابعة لضرورة التجديد والتغيير حسب بحدد الظروف ومستحدثات العصر من مشكلات وقضايا تفرض بطبيعتها البحث عن حلول ومواجهة، لألها لم تكن موجودة في عصر التأليف والتأسيس للعلوم الإسلامية، وكذلك الأمر بالنسبة لبعض القضايا التي ورثناها في تراثنا وجعلناها ركنا أساسا في مناهجنا الدراسية فإلها تحتاج أيضًا إلى مراجعة لنتخلص من المسائل التي نشأت تحت ظروف تاريخية معينة، وأصبحت تمثل عبئًا ذهنيًّا على المعلم، والمتعلم وانتهت ظروفها التاريخية ومناسبتها الثقافية، وحدثت أمرور وظهرت واشكالات ثقافية لم تكن موجودة من قبل ينبغي أن تأخذ مكالها وتحتل مكانتها في مناهجنا الدراسية، كما فعل الأقدمون تماما بقضايا ومشكلات عصرهم.

وسوف أشير هنا إلى بعض القضايا التي أرى أهمية التوقف أمامها بنظر نقدي أملا في الإصلاح.

محمد السيد الجليند ١ رمضان ١٤٢٦ هـ ٤ أكتوبر ٢٠٠٥





1

## خلل في فقه الاعتقاد

من الأمور التي كان لها دور كبير في واقع الأمة الإسلامية هذا الخلل الخطير الذي أصاب الأمة في فهم عقيدها والوقوف هذه العقيدة عند مجرد ترديد الشهادتين وإقامة الشعائر الدينية دون ترجمة لهذه العقيدة ولا لمفرداها إلى واقع يعيشه المسلم في صباحه ومسائه يحيا به المسلم سحابة نهاره وسواد ليله، وكيف اقتصر حظ المسلم من دينه على هذه الأمور النظرية والمظهرية معا، دون أن تملأ هذه العقيدة على المسلم حياته كلها فتشغل قلبه وتحرك حوارحه تحب مظلة الاعتقاد الصحيح علما وعملا. اعتقادا وسلوكا. على نحو ما كان عليه المسلمون يوم أن سادوا نصف الكرة الأرضية في أقل من قرنين من الزمان. ولا تحسين يا أحي أن نهضة الأمم وحضاراها وتنوس أبنائها وفي عقولهم عقيدة واعتقاد، إن هذا الأمر لم تخل منه خضارة أية أمة على ظهر الأرض؟ مهما كان اعتقادها وعقيدة و دورها في صحيحة أو باطلة مقبولة في العقل أو مرذولة فإن العقيدة و دورها في

هضة الأمم سنة من سنن التاريخ، وعليك أن تدور بناظريك في الحضارة الإنسانية قديمها وحديثها، لا تجد أمة هضت وقامت لها حضارة إلا كان الدافع لذلك والمحرك له اعتقاد أبنائها، وإياك أن تغتر بزحرف القول الذي يردده البعض عن الحضارة الأوربية ألها حضارة علمانية لا دين لها ولا عقيدة. فإن ذلك من خلل الرأي الذي استقاه البعض من ظواهر شكلية تطفو على السطح أحيانا في الكتابات والسلوك الأوربي، والواقع أن هذه الحضارة مسكونة بعقيدة تحركها على محاور متعددة لتحقق بذلك مقاصد وغايات بعقيدة تحركها المراوربية قديما ولا زالت تحركها إلى الآن، ولعل من أبرز هذه العقائد الأوربية:

- ۱- التفوق والعنصرية الآرية الذي صرح به أفلاطون وأرسطو
  قديما وصرح به رينان ووزير خارجية إيطاليا حديثا.
- ٢- مركزية الحضارة الإنسانية التي طفحت بالتعبير عنه كتابات المستشرقين.
- سلام الآخر وعدم الاعتراف به، وهذه الركائز الثلاث تتبناها السياسة الأمريكية بعد الحرب العالمية الثانية وجــسدتها في قالب العولمة الذي تروج لــه الآن. والحضارة الإســلامية



ليست بدعا في ذلك، فإن المحرك الأساسي لبنائها وله ضتها كانت وستظل هي العقيدة الإسلامية باعتبارها العامل المحرك للمسلم ليعمل ويكد. وللعالم المسلم ليبحث ويكتشف، وللحاكم المسلم ليقيم العدل ويسوس بالحق، وللغني المسلم ليأخذ بيد الفقير والمسكين؛ لأن الكل يستظل بعقيدة تجعل منه خليفة لله في أرضه، وأمينا على كونه يعبده العالم في محراب العالم، كما يعبده الساجد في محراب الكعبة، ويوم أن فقه المسلمون عقيدهم على هذا النحو سادوا الدنيا وعمروها بالعلم، فهل لنا أن نفقه عقيدتنا على نحو عملي كما كان عليه الأولون دون نفقه منها بالشكليات والمظهر.



## أ – خلل في درس الاعتقاد

ومن مظاهر الخلل الذي أصاب مناهجنا التعليمية قصية الفصل بين القضايا العقدية وتطبيقها على مستوى الدرس والتعليم وعلى مستوى السلوك والعمل، مما ترتب على ذلك انفصال في

ذهنية الدارس بين الاعتقاد والعمل، بين المبدأ والسلوك، إن هـــذا الفصل - مع اعترافنا بأنه مدرسي- قد خلق نوعًا من الانفصال وإن شئت فقل الانفصام بين الاعتقاد والـسلوك، بـين الإيمـان والعمل، بين المبدأ والتطبيق، وتحولت مسائل الاعتقاد إلى نوع من التصديق القلبي الذي لا يمتد أثره إلى تحرك الجوارح لتعمل تطبيقا لهذا الاعتقاد القلبي ، وهذا بالتالي قد أدى إلى نوع حديـــد مـــن الإرجاء الذي زحزح العمل والسلوك عن مكانته الطبيعية في ضرورة الارتباط والاقتران بالتصديق القلبي ، هـذا الارتباط الضروري الذي عبر عنه الرسول على في قوله: ليس الإيمان بالتمني ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل، فجعل عمــل الجــوارح علامة وآية دالة على صدق ما في القلب، ولعل ما نـشاهده في حياة الناس وسلوكهم من الخلل الواقع في الاكتفاء مـن الإيمـان بالشكل دون المضمون وبالظواهر الـشكلية دون الوصـول إلى الجوهر يرجع في أساسه إلى الخلل المنهجي الذي دأبت عليه مناهجنا الدراسية والتعليمية في الفصل بين القضية العقدية وما يترتب عليها في السلوك والواقع.

ولقد تنبه إلى خطر هذه القضية الإمام أبو حامد الغـزالي ، وأشار في مقدمة كتابه إحياء علوم الدين إلى الخطر الذي يعاني منه الفرد المسلم والمحتمع المسلم من الانفصام الواقع بـين الاعتقـاد

والسلوك، وألف كتابه العظيم وسماه "إحياء علوم الدين" لينبــه بذلك إلى أن عقيدة المسلم ما لم يحولها المرء إلى واقع وسلوك فهي عقيدة ميتة لا تنتج أثرا ولا تنهض بالمجتمع، ولذلك جعل مقدمــة كتابه بابا مستقلاً عن قواعد العقائد أو أصول الدين ثم أحذ يشرح في ثنايا كتابه المفردات والمسائل الجزئية التي تتفرع وتبني على هذه القواعد الكلية، وهذه المسائل الجزئية تشكل في مجموعها الـدائرة الكبرى التي ينبغي أن يسير في فلكها المسلم لينفع بذلك نفسه كما ينفع مجتمعه، كما يظهر مدى حرص الإسلام على أن تكون حياة المسلم ذات هدف وغاية تستمد قيمتها من قيمــة الإنــسان في الوجود وغايتها من غاية وجود الإنسان نفسه باعتباره خليفة الله في كونه، لتتحول حياة المسلم إلى حركة وعمل دائـب وبالتـالي يتحول المجتمع كله من حالة السكوت والموات إلى حركة نابضة بالحياة ، وما لم يتحول المجتمع المسلم من حالــة الــسكون الــتي يعيشها ويحول عقيدته من مستوى الإيمان القلبي إلى سلوك وواقع يعيش في ظله الفرد والمحتمع لن تنهض الأمة مـن كبوتهـا ؛ لأن قانون النهضة مرتبط بالأحذ بالأسباب وكفانا تمن بدون عمل.



#### ب- خلل في المنهج والتوصيف

لقد شغل كثيرون من علماء الأمة بالتأليف في تصنيف العلوم وتوصيفها؛ فعل ذلك الفلاسفة الكبار أمثال الكندي والفاراي وابن سينا والخوارزمي وابن خلدون، وجاء توصيفهم للعلوم في معظمه على في يقسم العلوم إلى علوم شرعية وغير شرعية أو علوم دينية ومدنية أو علوم الحكمة، أما العلوم الشرعية فتشمل العلوم السي تتصل بخدمة الكتاب والسنة وسماها البعض علوم الوسائل مثل النحو والصرف وعلم اللغة والتفسير والعلم بأسباب النزول والحكم والمتشابه والناسخ والمنسوخ وعلم القراءات، وكذلك ما أطلق عليه مجموعة "علوم الحديث" مثل مصطلح الحديث وعلوم المتن والسند. الخ وعلم الفقه والأصول وعلم الكلام أو علم أصول الدين.

ويتضح من تاريخ نشأة هذه العلوم ألها كلها قد نشأت استجابة لحاجات دعت إليها الضرورة، التي تمثلت في ظهور اللحن في قراءة القرآن وظهور نوع من التفسير القرآني مخالف في بعض جوانبه ما أثر عن الرسول وصحابته، فهذه العلوم في جملتها نشأت في أحضان الكتاب والسنة ولخدمة النص القرآني تفسيرا وتأويلا وضبطًا لألفاظه ومن هنا فضل المصنفون أن يطلقوا عليها "علوم شرعية" في

مقابل مجموعة العلوم المدنية، وترتب على هذا الوصف "شرعية" فهم خاطئ نشأ في أذهان المسلمين أن ما عدا هذه العلوم لا يوصف بأنه علم شرعي ولا يستحق هذا النسب الشريف. وبالتالي فإن الاشتغال هذه العلوم المدنية يكون عملا غير شرعي ، بل ربما نسبه البعض إلى المدعة، ومعلوم أن العلوم المرتبة حسب هذا التصنيف هي علم الفلك والطب والرياضة والهندسة والكيمياء والفيزياء... الخ مجموعة العلوم الكونية التي نبغ فيها علماء كبار في تاريخ الحضارة الإسلامية أمثال البيروني وابن الهيثم والخوارزمي وجابر بن حيان.. وغيرهم من رواد هذه المدرسة العلمية ، وكان نصيب هذه الكوكبة من العلماء الغم فللمؤ واللمز والنيل من عقائدهم لأن بعض المشتغلين بالعلوم وحدوا في مؤلفات هؤلاء أقوالا وآراء لم يكن لهم علم ها وليس لديهم من الكتاب والسنة دليل على صحتها.

وترتب على ذلك أن نشأ نوع من الزهد والعزوف عن الاشتغال بهذه العلوم حتى إن أبا حامد الغزالي (حجة الإسلام) يقول: كنت أدخل القرية أو المحلة فأجد فيها أربعين فقيهًا ولا أجد بها إلا طبيبا واحدا من أهل الذمة، ولعل هذا كان بسبب التوصيف لهذه العلوم بألها ليست مندرجة ضمن العلوم الشرعية. وهذا خطأ منهجي ينبغي أن يتدارك ويصحح، لأن العلوم الكونية جديرة بالوصف

الشرعي، مثل نظيراتها تماما. وأولى بالمشتغلين بما أن يوصفوا بأهم يمارسون عملا شرعيا دينيا ندب إليه الشرع وأمر به، وقد جاء القرآن الكريم لينبه إلى أهمية وضرورة الاشتغال به فأمر به وجعل الرسول الكريم لينبه إلى أهمية وضرورة الاشتغال به فأمر به وجعل الرسول الله فريضة، لأن العلم الكوني هو المدخل الطبيعي للتعرف على الله والتعرف على صفاته وهو النافذة الوحيدة لتسخير الكون لمصالح الإنسان وتحقيق خلافة الإنسان على أرض الله، وهو المفتاح العلمي لتحقيق خشية لله سبحانه: قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله أَنْ الله أَنْ الله مَنْ عَبَادِهُ الْوَنْهُ وَمَنَ الْجَبَالِ جُدَدًا بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتَلِفُ أَلُونَهُ وَمَرَابِيبُ شُودٌ ﴿ وَمِنَ النَّهِ الله عَزِيزُ عَفُورٌ ﴿ وَمِنَ النَّهُ عَزِيزُ عَفُورٌ ﴿ وَمِنَ الله عَرَيْ عَلَمُ الله عَرَيْ عَفُورٌ ﴿ وَمِنَ الله عَلَيْ الله على العلوم مدخلا عمليا لغشيته سبحانه في عبارة بلاغية قاصرة خشية الله على العلماء بصنعته.



## ج\_ \_ تجديد علم الكلام

تأسس علم الكلام الإسلامي للقيام بمهمــة الــدفاع عــن

(١) سورة فاطر آية [٢٧].



العقيدة الإسلامي ضد مخالفيها من منكري الأديان أو منكري النبوات، فأسس منهجه على أدلة العقل وبراهين المنطق في الدفاع عن صحيح العقيدة مستعينا في ذلك بنصوص القرآن الكريم وصحيح السنة المطهرة، وقد أبلى المتكلمون في ذلك بلاء حسنا وقد أدوا دورهم التاريخي في الذب عن العقيدة الإسلامية ودحض الأباطيل والأوهام التي كان يرددها المخالفون، والذي يقرأ تاريخ هذا العلم الرائع يجد أنه كان يهتم بقضايا ومشكلات عقائدية أفرزها طبيعة الاحتكاك الثقافي بين الحضارة الإسلامية وأصحاب الحضارات الأحرى والقضية معروفة لا داعي لتفصيل القول فيها.

وفي مطلع القرن الثاني الهجري وحدنا مستكلات على الكلام تظهر واحدة تلو الأخرى مثل مشكلة خلق القرآن، مشكلة حرية الإنسان، مشكلة الذات والصفات، وكلما ظهرت مستكلة عقائدية كان يتصدى لها علماء الأمة – رضي الله عنهم أجمعين – بالتحليل العقلي والتفنيد والشرح وبيان ما فيها من خطأ وتدليس، ثم يوضحون الرأي الصواب الذي يؤيده العقل ويدل عليه الشرع بالحجة الواضحة والدليل المعقول، فأدوا رسالتهم كما فرضها عليهم دينهم أما الأجيال التالية ونحن منهم، فقد توقفنا حيث

وقفوا هم، وأحذنا نحلل ونفند ونشرح ونوضح المشكلات الستي طرحت عليهم، والتي عاشوها في عصرهم وأهملنا تماما المشكلات التي نعيشها نحن في عصرنا، والتي تحتاج منا أن نحللها ونــشرحها ونتولى تفنيدها وبيان وجه الحق فيها، وأن نجعل ذلك جزءا مـن مهامنا العلمية حتى ننهض بواقعنا كما نهضوا بواقعهم، بدلا من أن نكتفي باجترار آرائهم وتكرار أقوالهم، ولا يظن أحد أنني بــذلك أقلل من شأن علماء الكلام أو أقلل من جهدهم كما قد ظن ذلك بعض إخواننا، ولكني أنعى على علماء عصرنا هذا السكون العقلي وأنبه إلى وحوب أن نفعل كما فعل الأقدمون، وأن نعيش مشكلات واقعنا كما عاش علماء الأمسس مستكلات واقعهم وقاسوها بمقياس العقل والشرع معا فأحذوا منها وردوا عليها، وقبلوا من غيرهم وأعطوا فلماذا لم نفعل مثل ما فعلوا هم؟ إن واقعنا المعاصر مزدحم بالمشكلات التي لها أثرها في عقول النـــاس وفي سلوكهم فلماذا لم نهتم بما ونجعلها جزءًا من مفردات مناهجنا الدراسية ؟ ليتعلم الشباب من ذوي الاختصاص وجه الحق فيها ولكي نصحح مفهومها عند الناس، خذ مثلا بعض المشكلات التي طفحت على السطح الثقافي مثل القول بتاريخية الأديان، تاريخيـة القرآن، تاريخية الأحكام الشرعية كالميراث مثلا. فقه الجهاد، العلو

والتطرف... الإنسان ومكانته، الحرية... الخ هذه المشكلات التي تحتاج إلى بحث دقيق وتحليل ونقد وتقديم الرأي السديني العقدي فيها، إن مشكلات علم الكلام القديم قد ظهرت في ظروف تاريخية تشبه تماما واقعنا المعاصر من وجوه كثير فتناولها العلماء الكبار فهما وفقها ونقدا وتفنيدا فلماذا لم نطرح هذه المشكلات المعاصرة وغيرها ضمن برامجنا الدراسية ليتعرف السشباب على أصول هذه المشكلات ومصادرها وظروف البيئة الثقافية التي أفرزها وكيف ولماذا وفدت إلينا ؟ وما هي الأهداف والمقاصد التي يتغيها الغرب من طرح هذه المشكلات على العالم الإسلامي ؟



#### د - عقيدة السبية

من عوامل الخلل في مسيرتنا التاريخية أننا أغفلنا تماما عقيدة الأخذ بقانون السببية أو الاعتقاد بالسببية على أنما دين وعقيدة وسنة من سنن الله في الكون، وأن القرآن الكريم قد نبه إلى أهميتها وضرورة الإيمان بها على أنما نظام ثابت في الكون ونظام مطرد ولا يتخلف أبدا إلا لتحقيق مشيئة الخالق سبحانه وتعالى عند إظهار المعجزة على يد

النبي على تصديقا لـ و وتأييدًا لرسالته، ألا فليعلم المسلم أن عصر الرسالات قد انتهى وختم بإرسال نبينا ومعلمنا محمد على ولي ولائل المسلمون أيضا أن عصر المعجزات قد انتهى بوفاته ومن دلائل الإيمان به والتصديق برسالته أن نعتقد اعتقادا جازمًا أن سنن الله ماضية ومطردة لا تتخلف وأن من طلب النهضة بغير الأخذ بأسبا فقد طلب المستحيل، ولذلك أنبه هنا إلى أهمية الأحد بالأسباب كمدخل ضروري للوصول إلى الغايات وتحصيل المقاصد، بل إنه أقترح أن تحتل عقيدة السببية مكانتها ومكانها في مناهجنا الدراسية كجزء أساسي من مفردات المنهج الدراسي حتى ينشأ الجيل وهو مؤمن بهذه القضية كإيمانه بالله وبسننه المطردة. ومما نلفت النظر إليه أن عقيدة السببية ثابتة ومطردة في عالم الطبيعيات كما هي ثابت ومطردة أيضا في عالم الاجتماع البشري، ولا فرق في ذلك بين نتائج القانون في العالمين الطبيعي والبشري.

فإن ذلك كله يخضع لعقيدة السببية التي عبر عنها القرآن الكريم بالسنة والسنن قال تعالى: ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنُ الكريم بالسنة والسنن قائطُرُوا كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَذِّبِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلمُّكَذِّبِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُل

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية [١٣٧].



وللأسف الشديد فإن المسلمين قد أهملوا تماما الإيمان بعقيدة السببية، فلم يعتبروها في مسيرتهم التاريخية ولم يعتبروا بسسنن الأولين كيف قامت الحضارات ولماذا اندثرت، وكيف قامت الممالك ؟ ولماذا الهارت لغياهم عن الاعتقاد بأن سنة الله حارية لا تتخلف أبدا، ومن المهم أن نشير هنا إلى أن عقيدة الأسباب محايدة لا تعرف المحاملة ولا المحاباة، فمن أحذ بأسباب النيصر لابد أن ينتصر حتى ولو كان غير مسلم، ومن أخذ بأسباب النهضة لابد أن ينهض مهما كان دينه واعتقاده حقا أو باطلا صوابا أو خطأ، ومن أهمل هذه العقيدة فلم يأخذ كما لابد أن يجني ثمرة هذا الإهمال قرمن أهمل هذه العقيدة فلم يأخذ كما لابد أن يجني ثمرة هذا الإهمال قلفه وهوانا ومذلة.

وأخيرا فانظر بطرفك في الأمم الناهضة في عصرنا لنستعلم منها كيف أخذت بأسباب النهضة فنهضوا مع أن منهم من يعبد البقرة — حتى الآن – ومنهم من يعبد النار — حتى الآن – ومنهم من لا دين له لنعلم من ذلك أن عقيدة السببية دين والتزام نبهنا إليها القرآن وحذر من إهمالها، فإذا أردنا النهضة فعلينا أن نبحث عن أسباها النفسية والروحية والمادية. لتستقيم مسيرة النهوض.





#### <u>م</u> \_ خلل في إرادة النهوض

مما لا ريب فيه أن واقع الأمة الإسلامية المعاصر يمثل منعطف تاريخيا لم يحدث أن عاشته الأمة من قبل؛ تفرقا في الرأي والهددف. اختلافا في الأهواء والانتماءات، وبالتالي تحزبًا وتعصبا إذ كل حـــزب بما لديهم فرحون مما يسر لعدوهم أن يلتهم أوطالهم بلدا وراء الآخــر بعد أن حدد مواقف الأقطار الأخرى مستعملا معهم سلاح الترغيب والترهيب، ولا شك أن هذا الواقع المؤلم قد طرح علي عقول المفكرين أسئلة عديدة: كيف ولماذا وصل الأمر بالأمة الإسلامية إلى هذا الواقع المتردي؟ مع أنها تملك وسائل النهوض التي حرم منها كثير من البلاد الأخرى، إن الأمة الإسلامية تملك الأرض والماء، وتملك الثروة والطاقة، وتملك العقول وأصحاب الرأي، ومع ذلك ما زالــت معظم البلاد الإسلامية تأكل مما يزرع غيرها، وتلبس مما ينسبج غيرها، وتستعمل الآلات التي صنعها غيرها. فأين الخلــل إذن، لمــاذا وإلى متى سيظل العالم الإسلامي يحيا على هامش التاريخ بعد أن كان صائعًا له؟ ولعل من أهم الأسباب التي أوصلت الأمة إلى هذا الواقع المؤلم افتقاد الإنسان لإرادته وذاتيته وخاصة أهل الـرأي والفكـر في الكثير من البلاد الإسلامية. فإن إرادة النهضة لا يجسدها في الواقع إلا

عقول هؤلاء العلماء ولا يترجمها إلى حياة يعيشها الإنسان إلا فكر هؤلاء العلماء، وعلى أيديهم يتم النهوض بالأمة ؟

وهنا يأتي السؤال التاريخي. هل هيأت الأمة الإسلامية لعلمائها ومفكريها البيئة النفسية والمناخ الفكري الصالح لكي يــشغلوا أنفسهم بقضايا الأمة ؟ عليك أن تدور بناظريك في موقف الأمم الناهـضة مـن علمائها ومفكريها وقضايا البحث العلمي، وقارن ذلك بموقف الأقطار الإسلامية من علمائها ومفكريها لتجد الإجابة على السؤال المطروح... كيف ولماذا وصل واقع الأمة الإسلامية إلى هذا الوضع المتردي. وأظن أنه من غير المقبول هنا التذرع بالأوضاع الاقتصادية للدول الإسالمية لأن من بين هذه الدول الإسلامية من يملك من الثروة ما لا نظير لـــه في البلاد الناهضة. ولكن هم عرفوا كيف وأين تنفق الأموال وتستشمر الثروات أما نحن فقد تاهت ثرواتنا في أضابير النـــزوات والأهـواء الشخصية. ويقيني أن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم.



#### و - أثر الاستبداد السياسي في إعاقة النهضة

أعني بالاستبداد هذا المعنى الجامع لكل مظاهر الطغيان الذي

يمارسه فئة من البشر نصبوا أنفسهم وكلاء عن الله في توزيع ثوابه وعقابه على من يريدون من الناس بدون ضوابط ولا معايير إلا التنفيس عن رغبة جامحة، وليس البلاء في ذلك قاصرا على نظام حكومي معين بل هو شائع في معظم المؤسسات الاجتماعية والحكومية في شيى بلاد المسلمين، ولقد عرف الكواكبي هذا النوع من الاستبداد بأنه "تصرف" يقوم به فرد أو جماعة في حقوق قوم بالمشيئة وبلا خوف تبعة" أو هو تصرف الحكومة التي لا يوجد بينها وبين الأمة رابطة معينة معلومة مصونة بقانون وفشو ظاهرة الاستبداد في العالم الإسلامي قد أثر في نهضة الأمة تأثيرا سلبيا، لقد قتل الهمة والإرادة والعزيمة في الإنسان. فالإنسان حين يخالجه الإحساس بضياع حقوقه وامتهان كرامته ومحاصرة عقله وفكره ورأيه واستلابه حق التعبير والمشاركة في تدبير شئون وطنه وقيادة الأمة ليحتل مكانه صاحب الهوى وذو الثقة فيسند الأمر إلى غير أهله، والويل كل الويل لأمة أسند الأمر فيها إلى غير أهله. عند ذلك تسود النزعات الفردية وحلول الظلم والطغيان محل العدل والمساواة، هذا هو النذير العريان في حراب العمران وسقوط الدول. قال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْقُرَكَ أَهْلَكْنَنُهُمْ لَمَّا ظَامُواْ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكُهِم مَّوْعِدًا ﴿ وَهِا (أ). وقال سبحانه: ﴿وَٱسۡتَفْتَحُواۡ وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَٰنِيدٍ ۞ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الكهف آية [٥٩].(٢) سورة إبراهيم آية [١٥].

فانظر كيف كان عاقبة الظالمين، فأوحى إليهم رجم لنهلكن الظالمين، وهذه إحدى سنن الله في إقامة الممالك والهيارها، فإن الله يقيم الدولة العادلة وإن كانت كافرة ولا يقيم الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة فهذا قانون عام في انتظام الملك أو الهياره، ولا علاقة لهذا القانون الإلهي بدين أو ثقافة، فمتى وحد الظلم والاستبداد في أمة فانتظر لهايتها المؤلمة، واعلم أن ذلك مؤذن بخراب الدولة يقول ابن خلدون: (فصل في أن الظلم مؤذن بخراب العمران: اعلم أن العدوان على الناس في أموالهم ذاهب بآمالهم في تحصيلها واكتسابها لما يرونه حينئذ من أن مصيرها وغايتها وانتهائها من أيديهم، وإذا ذهبت آمالهم في اكتسابها وتحصيلها انقبضت أيديهم عن السعي في ذلك، وعلى قدر الاعتداء على الرعية – يكون انقباض الرعايا عن السعي والاكتساب وإذا أحر المرء على العمل تحت سيف، الظلم فإنه لا ينتج إلا مقتلة للوقت والجهد.



#### ح- الإحساس بالهزيمة النفسية

يعيش المسلم المعاصر حالة من الانهزامية النفسية، يستشعر خلالها نوعًا من الإحساس بالدونية إذا ما قارن واقعه المعاصر بواقع الأمم الناهضة، وهذه الهزيمة النفسية تمثل هدفا مقصودا وغايسة منشودة يسعى العدو إلى زرعها في المجتمع المسلم بصفة عامسة

والأمة العربية بصفة خاصة، وقد يستعين على تحقيق هدفه الخبيث ببعض الأقلام التي تربي أصحابها على موائد الاستعمار، ليكونوا وكلاء عنهم وسماسرة لترويج فكرهم الانهزامي بين شباب الأمة، وقد يسعون إلى ربط هذا التخلف الذي يعيشه المسلمون بتراثهم وقرآهُم، ويجعلون من الدين سببا في إعاقة النهضة كما قال ويقول ذلك كثير من المستـشرقين، ولا شـك أن الـشعور بالدونيـة والإحساس النفسي بالانهزامية مرض خطير ينبغى اقتلاعه من بين صفوف الأمة، لأن ذلك قد يؤدي إلى شيوع روح الياس بين الشباب، فيقعدهم عن العمل والنهوض والانكفاء على الذات وعدم المبادرة وقتل روح الابتكار والإبداع، وينبغي محاربة هـذه الظاهرة والقضاء عليها بقراءة تاريخ الأمة ومعرفة النـوازل الـتي مرت بها، وحاولت إعاقة حركتها وكيف حول المسلمون هـذه النوازل إلى منطلقات لحركة الأمة لتواصل مسيرتها من جديد، وهذا يقتضي من المفكرين أن يعملوا على بـــث روح القــوة والاعتزاز بالذات ومعرفة أن للحضارات أعمارا وأن سنة التدافع ماضية بين البشر وهي التي تحرك التاريخ وتصنعه وتلك الأيام نداو لها بين الناس، وإرادة الأمة للنهوض لابد لها من قوة دافعة تحركها لتحقيق غايتها المقصودة وهذا لايتم إلا بالقضاء على هذه الروح الانهزامية والإحساس بالدونية، والأهم من ذلك أن يعيى الجيل الدرس المستفاد ويأخذ العبرة من الواقع ولا يترك الأحداث

تمر في غفلة منه دون أن يتساءل عن الأسباب، إن عقدة الإحساس بالدونية تمثل عاملا خطيرا يعوق إرادة النهضة ويقضي على روح المبادرة، فلا تنهض النفس للحركة ولا يكون لها نزوع إلى العمل والتغيير، بل تكون أقرب إلى الخمول ومحبة الكسل وتفضيل القعود على النهوض، ولقد حذر كثير من مؤرخي الحضارات من خطر هذه الظاهرة النفسية التي تنتاب الشعوب المهزومة، وما يترتب عليه على ذلك من حدوث خلل واضطراب في إرادة الأمة يترتب عليه محاولة الاكتفاء بتقليد المغلوب للغالب واتخاذ المنتصر مثالا وقدوة للمهزوم، وما بالك إذا كان الغالب في زماننا هو الدي يفرض علينا ضرورة تقليده ومتابعته حذو القذة بالقذة، وإن تغيب إرادة الأمة للنهوض نتيجة هذا الإحساس بالدونية يشكل نذيرًا بفناء الأمة وانمحاء شخصيتها وفقدان هويتها وقتل حصوصيتها.



### ز – خلل فی صلتنا بکتاب الله

لقد نزل القرآن الكريم على العرب وهم أمة أمية تعيش في حاهلية عمياء فأعاد صياغتها من جديد، نفسيا وعقليا ووجدانيا حتى كانت المعجزة التي أذهلت العالم، حيث استطاع النبي أن يفتح هذه القلة القليلة في العدد والعدة بلاد الفرس والروم وأن

ينشر دعوة الإسلام شرقًا وغربًا، لأنه أحسن بناء الإنسان وأجاد تربية الأمة التي صاغها القرآن صياغة جديدة، فحملت حيضارة القرآن إلى العالم كله، لأنهم حين قرأوا القرآن وفقهوا مقاصده وغاياته تحولوا تلقائيا من عصبيته للقبيلة إلى الشورى، ومن ظلم الجاهلية إلى عدل الإسلام، قال أبو عبد الرحمن السلمي: كنا نتعلم العشر آيات من القرآن ولا نتجاوزها حتى نعلم ما فيها من علم وعمل" هكذا حتى صار الواحد منهم في سلوكه وفي علاقاته قرآنا يمشي على الأرض، ولقد حسدت السيدة عائشة رضي الله عنها هذا المعنى التربوي النبيل حين سئلت عن الرسول على فقالت: كان حلقه القرآن. فكان ﷺ يعيش بقلبه ووجدانه في حو قرآني ويحيا في سلوكه بقيم القرآن، فكان عقله وقلبه مع الله وبالله حين يقرأ آيات تتحدث عن الله، ومع الكون في آياته الباهرة وآلائه في تدبر وتفكر حين يكون الحديث عن آيات الله الكونية وأسرارها، ومع دروس التاريخ وعبره حين يكون الحديث عن الأمم الماضية وتاريخهم ومصائرهم، ومع الآخرة وأحوالها حين يكون الحديث عن يوم القيامة ومصائر عباد الله فيها، فكان عِلَي العيش مقاصد الآيات وأهدافها، ولا يكتفي بمجرد تلاوة اللـسان الــــ قـــد لا تتجاوز الحناجر. وعلى هذا النحو من الفقه والتدبر والمعايشة كان موقف الرسول على وصحابته من القرآن الكريم تلاوة وتأملا ذكرا

وفكرا حتى تشربت قلوبهم معاني القرآن الكريم، فصاغت الأمـة كلها صياغة قرآنية.

وما نجده في واقعنا المعاصر يختلف تماما عما كان عليه حيل الصحابة والتابعين، حيث تحول اهتمام المسلمين بالقرآن إلى ممارسات شكلية وأعمال مظهرية ليس لها أثر في سلوك الفرد ولا في تشكيل وحدان الأمة، لقد انصرف اهتمام المسلمين بقرآنهم إلى مجاهدات مضنية في التلاوة وضبط مخارج الحروف بين حلقيي وشفوي ولهوي ومجاهدات مضنية في كيفية الغن والمد المتصل والمد المنفصل، وما إلى ذلك مما يتصل بالمحافظة على شكل الكلمات القرآنية متلوة على اللسان. أما محاولة الفهم والتأمل وتحويل معني الآية إلى واقع يعيشه المسلم فهذا قد انصرفت عنه جهود الأمة حتى حل بما ما حل، ونحد في تاريخ علم الكلام نمطًا من النظر المذهبي والتأويل الكلامي لآيات القرآن الكريم ممثلا في موقف الفرق الإسلامية من المعتزلة والأشاعرة من الآيات القرآنية، التي يستدلون بما على صحة مذهبهم الكلامي، وفي نفس الوقت يوضحون بما خطأ مذهب المخالفين لهم من الفرق الأخرى، ولعل أكبر مثال على ذلك موقف الفريقين من آيات أفعال العباد والقضاء والقدر، وموقف الفريقين من آيات الهداية والضلال، وموقف الفريقين من آيات الحسنة والسيئة الخ.

فإن هذه القضايا - وغيرها كشير - قد وردت الآيات القرآنية بشأها في سياقات متنوعة ودلالات مختلفة مما يتطلب من المتأمل والمفسر أن يفهم معنى الآية في ضوء سياقها الذي سيقت من أجله، وفي ضوء دلالتها القرآنية في هذا الـسياق بعينــه دون غيره، لأن دلالة الكلمة تختلف ضرورة في فهم معناها تبعا لسياقها في داخل النص المعين عن معناها في سياقات أخرى، ومحاولة الاستدلال بما على أمر آخر تختلف عن سياقها داخل النص المعين خطأ كبير، قد يترتب عليه أن يفهم البعض أن آيات القرآن يناقض بعضها بعضا، ويضرب بعضها بعضا، وهذا ما أدى إليه موقف الفريقين فعلا، حيث تبني كل منهما موقفا فكريا مسبقا، ثم حاول فهم آيات القرآن في ضوء موفقه الفكري السابق، ليستدل بذلك على صحة موقعه من جانب وخطأ موقف المخالف من جانب آخر مع أن الآية القرآنية لو تأملها المتكلم في ضوء سياقها داحل النص وفي ضوء دلالتها اللغوية، لما كان بين الفريقين هذا الخلاف المذهبي الكبير الذي أثار الفرقة والخلاف بين المسمين مفكرين وأتباع على سواء، وسوف أضع بين يدي القارئ بعض النماذج التي تبين كيف تعامل المتكلمون مع آيات القرآن، وكيف أدى لهم هذا المنهج إلى خلاف ما زال المسلَّمون يكتوون بناره إلى الآن.

هذه بعض المعوقات لمسيرة الأمة نحو نمضتها المرجوة ولابد



لتصحيح المسيرة أن تصح الإرادة من الجميع خاصة أولي الأمر وهم – الحكام والمثقفون - في ضرورة النهوض وأولى هذه الخطوات التي ننبه إلى أهميتها هنا هي وحدة الإرادة قبل الحديث عن إرادة الوحدة. ففي وحدة الإرادة تتجسد أهداف الأمة ويتعالى الجميع على الخلافات السياسية والمذهبية والعرقية، لأن الظرف الذي نعيشه أكبر من كل هذه الخلافات، ونجد في العمل على إحياء مفهوم الأمة المفتاح الحقيقي للتعالي على هذه الخلافات، والعمل على أن نوحد إرادتنا حول ما يتفق عليه الجميع وهي مساحة كبيرة ويعذر بعضهم بعضا فيما يختلفون فيه وهي مساحة ضئيلة ولابد منها في كل الثقافات وهي سنة الله في خلقه ولا يزالون مختلفين إلا من رحم ربك، ولكن لا ينبغي أن نجعل هذه الخلافات وسيلة لنيل الآخر من ثقافتنا ومحو هويتنا، لأن الرهان الذي تحمله طبيعة المعركة هي أن نكون أو لا نكون.

والله من وراء القصد، وما أريد إلا الإصلاح ما استطعت، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.





## ۲

# تكريم الإنسان دين وعقيدة

إن نهضة الأمم - أي أمة - من كبوتها لابد لها من فكر نظري تنطلق منه وبرنامج عمل يلتزم به الفرد وتؤمن به الجماعة وتستند إليه في مسيرتها التاريخية، ولابد لها من غاية مأمولة تسعى إليها وتجعلها هدفا مقصودًا تسعد بتحصيلها، ولابد لها كذلك من عقيدة تصدر عنها تمثل الباعث والمحرك لأفراد الأمة وجماعتها، وتمثل في نفس الوقت مركز الدائرة أو قطب الرحى لحركة المحتمع كله وعلى سبيل المثال، فإن أمريكا في سياستها المعاصرة تصدر عن عقيدة راسخة تؤمن بها وتعمل على إذاعتها بين الشعوب، وتحاول عن عقيدة راسخة تؤمن بها وتعمل على إذاعتها بين الشعوب، وتحاول عتمر نفسها صاحبة رسالة في هذا العالم المعاصر، رسالة احتواء العالم تعتبر نفسها صاحبة رسالة في هذا العالم المعاصر، رسالة احتواء العالم ثقافيا واقتصاديا وسياسيا واجتماعيا باسم الديمقراطية حينا،

وباسم الحرية حينا، وباسم تحرير الشعوب حينا، وهذه العقيدة ترسخت في عقول ساكني البيت الأبيض جيلا بعد حيل ورئيــسا بعد رئيس؛ فلقد صرح رؤساء أمريكا كارتر، وريجان، وبوش الأب، وأخيرا بوش الابن الذي أعلن في مؤتمر صحفى أنه جاء بقواته إلى شعب العراق، تنفيذا لأوامر الرب وبمباركة من العنايـة الإلهية ليحرر شعب العراق ومن يتابع القرار السياسي الأمريكي بعد الحرب العالمية الثانية وحتى الآن يجد هذه العقيدة راسخة في العقول، وتمثل عاملا محركا للقرار السياسي الأمريكي، وحاصة في مواقفه التاريخية مع إسرائيل وضد القضية الفلسطينية، ولا تخلو أمة من الأمم من الإيمان بعقيدة راسخة في أذهالها تؤمن بما وتجعلها منطلقا لحركتها التاريخية في بناء له ضتها ومصدر حضارالها، وعليك أن تقرأ تاريخ الحضارات الإنسانية قديما وحديثا فلا تحـــد حضارة منها إلا وراءها عقيدة تصدر عنها، وتؤمن بها، وتجعلها نبراسا وضياء لها في مسيرها التاريخية؛ حدث ذلك في الحضارة المصرية القديمة، وحضارة اليونان والفرس والرومان قديما وحدث ذلك في الحضارة الغربية والأمريكية المعاصرة، فكانت العقيدة عاملا محركا لمسيرة هذه الحضارات كلها، ولا فرق في ذلك بين هذه العقائد سواء كانت صحيحة أو باطلة، مقبولة في منطق العقل أو مرذولة والأهم من ذلك عند أصحابها ألهم يؤمنون بها ويعتقدون صحتها ويتخذونها منطلقا لحركتهم التاريخية ويحددون في ضوئها المعالم الرئيسية في علاقاتهم بالأمم الأحرى.

والحضارة الإسلامية بدورها ليسست بدعا من بين هذه الحضارات، ولا هي شاذة عنها، فهي بدأت مسيرتما التاريخية حاملة لواء عقيدة سماوية ذات حقيقتين متمايزتين ومتكاملتين معا في نفس الوقت، لا يمكن فصل إحداهما عن الأخرى لا في الاعتقاد القلبي والتصديق العقلي، ولا في السلوك العملي والعلاقات الاجتماعية، وللأسف الشديد فإن الخلل قد أصاب هاتين الحقيقتين في مسيرتنا التاريخية.

أما الحقيقة الأولى: فقد حسدها عقيدة التوحيد الخالص لله سبحانه التي ملأت – وينبغي أن تملأ – على المؤمن قلبه ووجدانه، التوحيد الخالص – ينبغي أن يتكيف فى ضوئها سلوك المؤمن، والمحدد علاقاته مع الله، ومع نفسه، ومع الكون، ومع الإنسان، فإذا أحب أو كره، إذا والى أو عادى، إذا اقترب أو ابتعد، إذا تكلم أو سكت، فإنما ينبغي أن يكون ذلك كله من أجل الله الذي يمثله في دنيا الناس سلوك يقوم على كلمة الحق، وقول الصدق، وشهادة العدل، وأداء الأمانات، وهذه المعاني الأربعة يتفرع عنها مفردات ولواحق تنتظم علاقة الحاكم

بالمحكوم، والتي من أهم وظائفها سيادة هذه المعاني الأربعة وشيوعها لتسود حياة الأمة كلها.

أما الحقيقة الثانية فقد حسدها القرآن الكريم في عقيدة تكريم الإنسان الذي استخلفه الله على هذا الكون، وجعله أفضل المخلوقات جميعها، وخلقه على صورته، ونفخ فيه من روحه، وأمر الملائكة بالسجود له تكريما وتفضيلا له، قال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيِّكَةِ إِنَّ خَلِقًا بَشَرًا مِن طِينٍ ﴿ فَيَ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَيجِدِينَ ﴿ فَسَجَد الْمَلَتِ كَةُ كُلُّهُم أَجْمَعُونَ ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَيجِدِينَ ﴿ فَسَجَد الْمَلَتِ كَةُ كُلُّهُم أَجْمَعُونَ ﴾ (().

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَنَكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ

<sup>(</sup>١) سورة ص: ٧١ - ٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: ٧٠.

وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوٓا ۚ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتْقَنكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (١).

وقال في خطبة الوداع تقريرا وتعليما لهـذه العقيـدة القرآنية: « أيها الناس إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، كلكـم لآدم وآدم من تراب، لا فضل لعربي على عجمي، ولا لأبيض على أسود. الناس سواسية كأسنان المشط » (٢).

وحين سادت عقيدة التكريم للإنسان، وتــشربتها قلـوب المسلمين في صدر الإسلام تلاشت الفوارق الطبقيـة، وانمحــت عادات الجاهلية التي كانت تسود العلاقات الاجتماعية بين الناس، وأخذ كل مسلم يستمد عزته من عزة خالقه، وأصـبح ميــزان التفاضل بين الناس مختلفا عما كان عليه قبل الإسلام فليس المــال ولا السلطة، ولا حسب القبيلة ولا نسبها، كل ذلك لا يزن عنــد الله جناح بعوضة في المفاضلة بين السيد والعبد، وإنما حاءت عقيدة تكريم الإنسان لتؤسس معيارا آخرًا للمفاضلة بين بــني البــشر،

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: ١٣.

<sup>(</sup>٢) وردت خطبة الوداع في مواضع كثيرة من كتب الحديث وبألفاظ متقاربة انظر: مسند الإمام أحمد.

جسدها الآية الكريمة ﴿ إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ ٱللهِ أَتَقَنكُمْ ﴿ إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ اللهِ بن مسعود (وهو هذا المعيار الجديد في المفاضلة جعل عبد الله بن مسعود (وهو نحيف خفيف الوزن) يزن عند الله جبل أحد، وجعل بلالا الحبشي وهو العبد الأسود أفضل عند الله من سادة قريش ووجهائها، ولقد ترتب على إيمان المسلمين بهذه العقيدة أن عاش المسلم آمنا في سربة معافى في ماله وفي عرضه وفي بدنه، فاستقرت نفسه واطمأن قلبه، وتحركت همته للتعمير في الأرض والإنتاج والتنمية، فبنوا حضارة وأسسوا لهضة عمروا بها أركان المعمورة.

أما في العصر الراهن فقد غابت عنه عقيدة تكريم الإنسسان وابتعدت بها السبل عن مصدرها الإيماني العقيدي، لتكون رهنا بإرادة الشخص وخاضعة لأهوائه وعلاقاته، فلا تضبطها قواعد العقيدة ولا تحركها عوامل الإيمان، وعادت إلى المجتمع الإنساني مرة أخرى عادات الحاهلية الأولى، التي فرضها القوى على الضعيف بقوة السيف والمدفع، ليفرض على الناس الإيمان الزائف بأفضلية جنس على جنس، أو لون، على لون أو عرق على عرق، وأحيانا بسيف السلطان ليستذل الحاكم بسلطانه رقاب الرعية، فلا يسمعون في مملكته إلا صوته، ولا يرون إلا رأيه، ولا يسبحون إلا بحمده وقدسه، وبين

(١) سورة الحجرات: آية [١٣].

صوت المدفع والصاروخ في العلاقات الدولية وسيف السلطان في علاقات الراعي بالرعية ضاعت عقيدة التكريم للإنسان، التي هي شطر عقائد الإيمان، واحتل مكانتها في عقول الناس الشعار السلطوي الفرعوني "ما أريكم إلا ما رأى" الذي أصبح شعارا دوليا رفعته الدول الكبرى عنوانا لسياستها مع الدول الأحرى، كما رفعه في نفس الوقت كثير من الحكام عنوانا لسياسة شعوبهم، وبين هذا وذاك ضاعت عقيدة التكريم التي منحها القرآن للإنسان، وانمحت معالمها تحست سطوة سيف السلطان وقذائف الدول الكبرى.

وقد تجسد هذا الشعار الفرعوي في الحركة التاريخية المعاصرة، وفي العالم الإسلامي بصفة خاصة.

لقد انمحت عقيدة التكريم للإنسان من قاموس العالم الإسلامي على مستوى الجماعات وعلى مستوى الأفراد، وأصبح الفرد المسلم غير آمن لا على نفسه، ولا على ماله وولده، بل ولا على وطنه، وانعكس هذا الموقف النفسي في سلوك الأمم والأفراد خوفا وهلعا، كما انعكس ذلك أيضا في داخل المجتمع الواحد على سلوك الأفراد، فأصبح كل فرد مشغولا بالبحث عن مصدر يجد فيه الأمن والأمان لنفسه وولده، وترتب على ذلك كثير من الآثار النفسية السيئة، وخاصة في حياة العلماء والمفكرين وأصحاب الرأي والكلمة، وبذلك تلاشى من المجتمع

أول عامل من عوامل النهضة وأهم أسس بناء الحضارة وهو الاستقرار النفسي والأمان القلبي لقادة النهضة وروادها، وهم العلماء وأصحاب الرأي، واختفى من بين صفوف الأمة أصحاب العقل المبدع، والرأي الحر، والكلمة الصادقة، ليحتل مكالهم ومكانتهم من يجيدون فن التزلف والتسلق متسلحين في ذلك بأخطر جهاز عرفته الإنسسانية في عصرنا وهو رفع الشعار الذي تتبناه السلطة الحاكمة عبر أجهزة الإعلام المسخرة لأصحاب النفوذ فقط دون غيرهم، وفي إصرار عجيب ظلت هذه النماذج المتسلقة تدندن حول الشعار الذي ترغب فيسه السلطة تأصيلا له في عقول الناس وتزيينا وتزلفا، وما أكثر وسائل الترغيب والترهيب التي اتخذها حكام الشعوب الإسلامية في عصرنا هذا، حتى يجعلوا من آرائهم وشعاراهم عقائد وأديانا يضحى في سبيلها السشعب بالأرض والثروة، فضلا عن النفس والروح وما تجربة العراق منا ببعيد.

إن عقيدة تكريم بني الإنسان حقيقة دينية ثابتة وأصيلة في كتاب الله وسنة رسوله في وهي الخطوة الأولى الي يعترف خلالها الإنسان بذاتيته ومكانته، ودوره في تحريك وعي أمته ويقظتها، لينطلق منها إلى بناء النهضة وتشييد أركان الحضارة، وترسيخا لهذه العقيدة الدينية وقف الرسول في أمام الكعبة ليخاطبها قائلا لها: « والله إني أعلم حرمتك عند الله ولكن المسلم

أعظم حرمة عند الله منك» (١١). وأعلى مكانة.

ومن منطلق هذه العقيدة الدينية في تكريم الإنسان، نهض الرسول واقفا حين رأى جنازة تمر أمامه وكانت جنازة يهودي فقال له أصحابه يا رسول الله إنها جنازة يهودي. فقال في: « أليست نفسا » (٢). تنبيها إلى حرمة النفس الإنسانية وعلو شأنها عند الله. ومن هذه العقيدة الدينية في تكريم الإنسان نزل القرآن الكريم، ليعاتب الرسول في في حادثة ابن أم مكتوم المشهورة فقال سبحانه وتعالى: ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّى ﴿ أَن جَآءَهُ اللَّهُ عَمَىٰ ﴿ وَمَا يُدُرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَكِّى ﴿ أَوْ يَذَكَّرُ فَتَنفَعَهُ ٱلذِّكُرَى ﴿ فَا يُدُرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَكِّى ﴿ أَوْ يَذَكَّرُ فَتَنفَعَهُ ٱلذِّكُرَى ﴿ أَن جَآءَهُ اللَّهُ عَمَىٰ ﴿ وَمَا يُدُرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَكِّى ﴿ أَوْ يَذَكُرُ فَتَنفَعَهُ ٱلذِّكُرَى ﴾ (١٠).

إن تكريم الإنسان في الإسلام عقيدة ودين عاشها المسلمون في صدر الإسلام عقيدة وسلوكا، علما وعملا، فتلاشت بينهم الفوارق الطبقية والفروق الاجتماعية، وأصبح الكل له دوره في بناء النهضة، وله ذاتيته ومكانته التي فرضت عليه الإحساس بالولاء للأمة وللمجتمع وللحاكم، والشعور بآلام الجميع، وآمال الجميع وتوحد في عقول الجميع الهدف والغاية والمقصد، وكانت كلمة

<sup>(</sup>١) ورد الحديث في البخاري كتاب الجنائز باب من قام لجنازة يهودي.

<sup>(</sup>٢) انظر الحديث في: الترمذي كتاب البر، ابن ماجه في الفتن، الدار في المناسك.

<sup>(</sup>٣) أول سورة عبس.

الحاكم ورأيه ليس تعبيرا عن هوى شخصى أو تعصبا لميول حزبية أو قبلية، وإنما كانت تعبيرا عن أهداف أمة وتحقيقا لمقاصد دين وعقيدة، فكان إذا أمر أو نهى كان الجميع يليي النداء بأذن صاغية وعقول واعية، لأن الجميع يؤمن بدوره ومكانته في البناء الحضاري ونتج عن هذا شعور عام بالانتماء للجماعة والولاء للأمة، دفاعـــا عن مصالحها وجهادا في سبيل نهضتها وبناء حضارتها، فنبغ الطبيب والمهندس والفيلسوف والفقيه والرياضي والفلكي، وأسهم الجميع في بناء حضارة كانت لغتها العربية ودينها الإسلام، أظلت العالم قرونا طويلة من الزمن، أسعدت العالم ونشرت فيـــه لــواء الأمن والأمان اللذين هما جناحا الاستقرار، وحين فقد العلماء وقادة الرأي عامل الاستقرار النفسي، واحتفت من حياة الأمـة عوامل الأمن والأمان، وتلاشت عقيدة تكريم الإنسان، وحاصـة من على مسرح العلاقات بين حكام الأمة الإسلامية ومحكوميها واختفت تبعا لذلك همة كل عالم وإرادة كل مفكر مبدع، انقلبت الأمور في أقطار الأمة الإسلامية رأسًا على عقب، فبدلا من أن يبحث الحكام عن أصحاب الرأي وقادة الفكر، ليستعينوا بحسم ويستضيئوا بآرائهم، وليكونوا أهل الشوري لهم، وبدلا من ذلك رفع معظم الحكام سيف الترغيب والترهيب في وجوه العلماء - وهو سلاح تاريخي – ليسود بين الناس الشعار الفرعوني "ما أريكم إلا ما أرى"، فانزوى أهل الفكر وأصحاب الرأي عن مسرح الحياة السياسية والاجتماعية، ليحتل مكانتهم أهل الثقة ليزينوا لأصحاب السلطان ما هم عليه من سوء الرأي وسوء العمل، حتى ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون ألهم يحسنون صنعا، وهذه الظاهرة الاستبدادية تعم كثيرا من البلاد الإسلامية، فلا تجد شعبًا من الشعوب الإسلامية إلا قد انمحى من قاموسه العملي عقيدة تكريم الإنسان على مستوى القرارات أحيانا، وعلى المستوى العلاقات الاجتماعية أحيانا.

وليس المقصود من عقيدة التكريم التي نبهنا إليها القرآن افتعال المواقف التي تلجأ إليها بعض المؤسسات في العالم الإسلامي، تكريما لشخص مرموق أو تأبينا لرحيل آخر، وإنما المقصود بذلك حلق البيئة الجتماعية التي يحسس الإنسان فيها بكرامته، بعيدًا عن المواقف الطبقية أو الفئوية أو الحزبية، وبعيدًا أيضًا عن التطلعات الشخصية المتمثلة في الأمور المالية أو الاقتصادية. إن عقيدة التكريم للإنسان التي نبه إليها القرآن الكريم فوق ذلك كله وأكبر من ذلك كله، إنها إحساس وشعور، وأمان

واطمئنان يعيشه الإنسان في صباحه ومسائه، يعيشه الإنسسان في بيته وفي علاقاته الخاصة والعامة، إنه إحساس وشعور يعيشه المسلم في العلاقات المتبادلة بين الراعي والرعية – بين الرئيس والمرءوس، بين الغيي والفقير، بين الكبير والصغير، فلا ييأس فقير من عدل الحاكم، ولا يطمع فيه غيي ولا تضيع الحقوق بين الناس بسبب الوساطات والمحسوبيات التي جاء بها الإسلام، وأن تؤدى الأمانات ولا يتوقع المرء إلا كلمة حق عند سلطان حائر وشهادة عدل عند ذوي السلطان، ويقيني أن ضياع عقيدة التكريم من قاموس الأمة واختفائها من أوليات المحتمع قد أدى إلى اختفاء الإرادة الجماعية للنهوض، وأدى إلى انكفاء العلماء والمفكرين، كل على نفسه وفي داخل ذاته يجتر أحزانه ويلوك آلامه على ما حل بالأمة من التخلف في الوقت الذي تملك فيه الأمة كل عوامل النهوض.

إن هذه العقيدة ينبغي العمل على ترسيخها في نفوس الشباب كأمر إلهي ومطلب شرعي وعقيدة دينية، إن كرامة الإنسان مستمدة من إيمانه بتكريم خالقه ومعبوده، وعزته مستمدة من إيمانه بعزة خالقه وحريته وتكريمه يعتمدان على ولائه وعبوديته الخالصة لعزيز لا يذل، وهو الله وقاهر لا يغلب وهو الله وفي إهانته

نيل من مقام عبوديته لربه واستهانة بمخلقويته ومكانته التي خصها الله بالتكريم والتشريف في أصل الخلقة على سائر مخلوقاته، وأهلــه بما منحه من أدوات ليكون حليفة على كونه، ومهد له مفردات هذا العالم وجعلها ذلولا لإرادة وخاضعة لمشيئته، ليعمر بها حياتــه ويتنعم بما فيها من متاع طيب، وسخر لــه كل ما في الــسموات والأرض تكريما لــه وتلبية لحاجاته وقضاء لمصالحه وتحقيقا لمنافعه ليتحقق فيه ويتحقق به معنى العبودية الخالصة لربه وحالقه في هذا العالم، ولقد احتفى القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة بمظاهر تكريم الإنسان باعتبار ذلك عقيدة ودينا يتمثله الإنسان في حياته ويعيشه في واقعه اليومي وفي علاقاته المتبادلة بين الناس جميعا، الكل يعمل على تكريم الكل، فلا يعمل أحد على إهانة ما كرمــه الله، ولا يسخر أحد مما أعزه الله فإذا أخطأ إنــسان أو ســقط في سلوكه فقد حدد لــه الشارع وسائل العقاب ومستوياته علــي درجات متفاوتة من التعازير والحدود، حسب حجم الجرم الـــذي ارتكبه أو الخطأ الذي وقع منه، حتى لا تترك الأمور في يد الحكام بلا ضوابط وبلا معايير، وحتى لا تترك مصائر الناس خاضعة لأهواء ذوي السلطان ونفوذهم.

إن تكريم الإنسان عقيدة ودين، ينبغي أن يحتل مكانته في أدبيات المجتمع وعلى ألسنة الدعاة وأقلام المفكرين حتى ينتبه ذو السلطان إلى بشاعة الجرم الذي يرتكبونه في حق دينهم وعقيدتهم وفي حق أمتهم أيضا، حين يعمدون إلى إهانة الإنسان والنيل من إنسانيته التي كرمها الله ورفع مكانتها على سائر المخلوقات، فالإنسان هو الكائن الوحيد الذي خصه الخالق بأنه خلقه بيديه، قال تعالى لإبليس: ﴿مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى أَلْمَالِينَ ﴿ وَالْمُ اللَّهُ وَلَى الْمُعَالِينَ ﴿ وَالْمُ اللَّهُ وَلَى الْمُعَالِينَ ﴿ وَالْمُ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وهو الكائن الوحيد الذي خلقه الله على صورته، ولذلك جاء في الحديث، ومن قاتل فليتجنب الوجه فإن الله خلق آدم على صورته (٢).

وهو الكائن الوحيد الذي اختصه الله بالخلافة على هذا العالم، وهو الكائن الوحيد الذي تحمل الأمانة التي أبت جميع المخلوقات وأعرضت عن حملها وحملها الإنسان، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن

<sup>(</sup>١) سورة ص: آية [٧٥].

<sup>(</sup>٢) ورد الحديث البخاري كتاب الاستئذان، ورواه مسلم في كتاب البر وابن حنبل ٢٤٤/٢.

يَحْمِلْهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ﴿ (١). وهو الكائن الوحيد الذي شرفه الله بخاصية العقل؛ ليسود به ويسوس به هـذا العالم. فلماذا الإصرار على إهمال عقيدة تكريم الإنسان والإصرار على إهانته، إن هذه المعاني ينبغي أن تكون جزءا أساسيا من المنهج التربوي الذي يلتف حوله أبناؤنا في مؤسساهم التعليمية والتربوية، وينبغي أن نوضح لهم في ضوء هذه المعاني، كيف تقوم العلاقــات بين الناس. كيف نرسم علاقات الرؤساء بالمرؤوسين والحكام بالمحكومين، إن تربية الأحيال على هذه المعاني النبيلة والعقائد السامية تخلق فيهم صفات العزة في غير غرور، وتجسد لهم معاني الشمم والإباء في غير كبرياء، يعرفون كيف ومتى يقولون للمخطئ قف أنت على خطأ، ويتصدون له أيا كانت منرلته ومكانته، وكيف ومتى يقولون للمحسن أحسنت ويشدون على يديه وينتصرون له ويؤازرونه، لابد أن نعمل على شيوع عقيدة التكريم للإنسان في مناهجنا الدراسية، لأن ذلك يؤدي إلى خلق الثقة بالنفس والاطمئنان للمستقبل ويقضى على الظواهر الـسلبية التي تفشت في الأمة وعملت على هدم كيانها وزلزلت أركانها،

(١) سورة الأحزاب: آية [٧٢].



ومن هذه الظواهر السلبية ظاهرة عدم الانتماء للأمة والوطن، وعدم الاهتمام بالشئون العامة، والانكفاء على الذات والتقوقع داخل النفس، مما قتل في الإنسان المعاصر كل معاني الهمة والإرادة الجماعية والإبداع إذ كيف يتأتى للعالم أن يفكر في المتعمير أو التنمية والنهوض والارتقاء بالمجتمع وهو يعيش حياته متقلبا بين هلع في حاضره وخوف من مستقبله ؟

كيف له أن يبدع وهو مهان في مجتمعه، غريب في وطنه؟ كيف له أن يبني في الوقت الذي يجد كل شيء حوله يقف أمامه سدا منيعا يعوق حركته ويصد مسيرته ؟

إن عقيدة تكريم الإنسان هي نقطة البدء في حلق الإحساس بالثقة والشعور بالانتماء، ليجد فيها الإنسان نفسه ويحس بذاتيته، وينتشل نفسه من هذا الإحساس القاتل الذي يعيشه صباحا ومساءً ألا وهو الإحساس بالغربة الذي يعوق كل تفكير في النهضة ويقضى على كل أمل في البناء



## ٣)

# نحو قراءة جديدة لعلم الكلام

o (~ 200 o

ارتبطت نشأة العلوم الإسلامية بظروفها التاريخية والاجتماعية التي يرجع بعضها إلى طبيعة الاحتكاك الثقافي بالحضارات المجاورة من فارسية وهندية أولا، ثم بالحضارة اليونانية فيما بعد، لقد أدت الظروف التاريخية والاجتماعية التي عاشها المجتمع الإسلامي إلى نشأة مجموعة من العلوم التي قصد بها حدمة النص القرآن والسنة النبوية المطهرة بطريق مباشر أو غير مباشر، ويمكن أن نميز في هذه المرحلة المبكرة بين مجموعتين من العلوم قصد بهما تحقيق هذا الهدف النبيل هما:

أ- علوم القرآن.

ب- علوم السنة

وتشتمل المجموعة الأولى على علوم التفسير، وأسباب النزول والناسخ والمنسوخ، وأحكام القرآن، والمحكم والمتشابه، وما يتصل بما من علم النحو واللغة والبيان... إلخ.

كما تشتمل المجموعة الثانية على علوم الحديث من الجرح والتعديل، ومصطلح الحديث، وعلم الرحال، ومرن يستفسر في ظروف النشأة التاريخية لكل من هذه الفنون يجد لها ظرفا تاريخيا ارتبطت به، وكان سببًا مباشرًا للتفكير في هذا الفن أو ذاك، وقد يؤكد لنا ذلك أن نشأة كل من هذه الفنون قد ارتبط باسم علم من أعلامه الكبار يمثل نقطة البدء في الاهتمام بالفن والاشتغال به، يأتي من بعده أعلام فيسيرون على منواله يطورون المسيرة، ويضعون لها القواعد والأسس النظرية التي تحولت فيما بعد إلى أصول وقواعد لتعلم هذا الفن وضبط مسائله، حدث ذلك في علم التفسير والحديث والنحور.. وغير ذلك من العلوم الإسلامية.

ويأتي علم الكلام في مقدمة هذه العلوم، وربما كان أسبق في تاريخ نشأته من كثير منها، فيرتبط في نشأته بموقف تاريخي معين وظروف تاريخية عاشتها الأمة في النصف الأول من القرن الأول المجري، وهذا الظرف يرتبط تاريخيا بقصة الخروج على الخليفة الراشد علي بن أبي طالب من جانب، ونشأة الخوارج من جانب آخر، حيث تأسس مذهبهم على قاعدة أن مرتكب الكبيرة كافر تتنفى عنه صفة الإيمان، وأنه مخلد في النار، لا يدفن في مقابر المسلمين،

لا يصلى عليه، لا يتوارث، وجميع فروض علم الكلام يتفقون — فيما أعلم – على أن بحث هذه القضية في مجلس الحسس البصري (ت ١١هـ) كان سببًا في تجلية موقف الخوارج في هذه المشكلة، وإظهاره لعامة المسلمين، كما تأسس في هذا الموقف أنصار رأى المعتزلة، وقولهم بالمنزلة بين المنزلتين، واعتبروا أن مرتكب الكبيرة لا يصدق عليه اسم الكافر؛ لأنه يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمد رسول الله، كما لا يصدق عليه حكم المؤمن، لأنه ارتكب ما يوجب عليه خلوده في النار من وجهة نظرهم، وكان هذان الرأيان (رأي الخوارج والمعتزلة) في جانب، ورأي الحسن البصري ممثل أهل السنة والجماعة في جانب، ورأي الحسن البصري ممثل أهل السنة والجماعة في حانب آخر، حيث اعتبر مرتكب الكبيرة مسلمًا عاصيا، وقائع تاريخية ارتبط كل منها بموقف معين نتج عنه الاهتمام بهذا العلم وتأسيس قواعده — هذا أمر نحسبه على درجة كافية من الوضوح علم ذلك من علمه وجهل ذلك من جهله.

وإذا عدنا بذاكرتنا إلى تاريخ علم الكــــلام، ســـوف نجـــد أن مسائله وقضاياه لم تنشأ كلها مرة واحدة، ومن يتتبع تاريخ القـــضايا الكلامية التي شكلت المادة العلمية لهذا الفن يعلم تماما أن كل مـــسألة

من مسائله بدأ الحديث عنها بسبب يختلف عن المسسائل الأخرى، فمثلا. إن الحديث عن مسألة القضاء والقدر تختلف عن بداية الحديث عن الجوهر والعرض والذات والصفات، وعلاقة الذات بالصفات... الخ، وهذا البعد التاريخي الذي ارتبطت به مسائل علم الكلام وقضاياه يفرض علينا العلم بتاريخية هذا الفن، وأنه خضع في نهشأته وتاريخه لظروف الاحتكاك الثقافي بين المسلمين وأهل الأديان الأحرى والتفاعل الحضاري مع الأمم والشعوب التي وصل إليها الإسلام، فكلما نبتت مشكلة تتصل بالعقيدة أو بركن من أركان الإسلام قام من علماء الأمة من يتولى الدفاع عنها وتوضيح الرأي، بما أتيح له من دلائل العقول وما تيسر له من النصوص قرآنًا وسنة.

وفي أواخر القرن الثاني وخلال القرنين الثالث والرابع، ونتيجة طبيعية لاحتكاك المسلمين بثقافة الفرس والهند واليونان، حدث نوع من التلقيح الثقافي بين هذه الحضارات الجديدة والحضارة الإسلامية الناهضة، وظهرت مصطلحات وآراء ومعتقدات لم يكن للمسلمين عهد بها من قبل، فأضاف ذلك عبئاً جديدًا إلى مهمة علماء الكلام، والذي يتتبع مسائل هذا العلم ومفرداته ومصطلحاته يلحظ بوضوح البعد الزمني لظهور هذه المفردات وتلك المصطلحات، وعلى سبيل المثال، فإن مصطلح

العرض والجوهر لا نجده في القرن الأول، بينما نجده في أواحر القرن الثاني وفي الثالث بوضوح... وهكذا نجد أن قصايا على الكلام لم تكن أواحر القرن الثاني وفي الثالث بوضوح... وهكذا نجد أن قضايا علم الكلام لم تكن واحدة في كل حيل، بل كانت تننوع وتختلف حسب زماها وملابساها التاريخية والاجتماعية، وكان المفروض أن يتابع هذا العلم واقع المسلمين وقصاياهم، ثم وحدنا هذا الفن يتوقف تماما في القرن الخامس الهجري عند الاشتغال بقضايا بعينها أضفى عليها المتكلمون شكل المصطلحات الفنية (إلهيات – نبوات – سمعيات)، وأحذت بحوث المشتغلين بهذا الفن تدور حول هذه القضايا الثلاث في ضوء المذهب الذي ينتمي الفن تدور حول هذه القضايا الثلاث في ضوء المذهب الذي ينتمي ورابع سلفي. فضلا عن المذهب السياسي كالتشيع أو الأخذ بيتصر ورابع سلفي. فضلا عن المذهب السياسي كالتشيع أو الأخذ بيتصر علين بما وجه الحق في مذهبه.

ولقد أشار الغزالي إلى ذلك في "المنقذ من الضلال" وانتهى إلى هذه الحقيقة: أن كل حزب بما لديهم فرحون"، وأحذت الأحيال التالية تتوارث هذا العلم حيلا بعد حيل (نفس القضايا-

نفس المفردات والمصطلحات- نفس المنهج) وهذا الموقف قد أضفى على علم الكلام وقضاياه لونا من القداسة التاريخية، بحيث إذا رمت إضافة حديدة أو التخلص من قديم بدا ذلك في نظر البعض خروجًا عن الاستقامة وابتداعا في دين الله ما ليس فيه، ولو أنصفنا أنفسنا وأنصفنا مهمة علم الكلام لوجب علينا أن نفعل ما فعله المتكلمون الأوائل، الذين كانوا يتابعون أحداث عصرهم، وكلما حدت مشكلة تتصل بالعقيدة لهضوا لمعالجتها بالمنهج القرآني الذي يجمع في براهينه بين نور العقل ونور الشرع، ولم يتوقفوا أبدا عند قضية بعينها ليجعلوا منها هم المسلمين الأول والوحيد كما هو شأن المشتغلين بعلم الكلام اليوم.

إن قراءة سريعة لما يدور في أروقة الدرس الأكاديمي لعلم الكلام اليوم تكشف عن هوة سحيقة بين واقع المسلمين اليوم، وما يعج به من مشكلات دينية وثقافية وما يلقي على طلبة العلم من دروس دينية تتصل بعلم الكلام، هذا العلم الذي كان يمشل خط الدفاع الأول والحصين ضد حملات التشكيك في الإسلام وعقائده، والذي أصبح الآن تراثا ثقافيا يتعرف الطالب خلاله على آراء وأقوال وحجج الأقدمين التي واجهوا بها حملات التشكيك والتي اعترضت سبيل الدعوة في عصرهم، فيدرس الطالب أصول المعتزلة، من العدل

والتوحيد والوعد والوعيد والمنزلة بين المترلتين والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتفريعات هذه المسائل وسلسلة الحوارات المتبادلة بين أوائل المعتزلة والمتأخرين منهم وبينهم جميعا والأشاعرة ثم بين أتباع المدرسة الأشعرية ومن شايعهم في الرأي وأصبح مقياس المستوى العلمي للطالب مرتبطًا بمدى حفظه لآراء هذه المدرسة أو تلك وكيفية إبطال هذه الحجة أو الانتصار لها ونسج على نفس المنوال شيوخ المذاهب المعاصرين لنا الآن في قاعات الدرس العلمي، فلم يهتم المعلم بفتح أبواب التفكير أمام طلبة العلم ليكتشفوا حلولا لمشكلات عصرنا الراهنة وما أكثرها - وإنما عكفوا على التأليف والدرس والتمحيص لآراء القدماء، وأصبح ذلك هو مجال التنافس بين المشتغلين بعلم الكلام أساتذة وطلابا على سواء.

والواقع الذي عليه عصرنا يختلف ضرورة عن الواقع الذي عاشه القدماء، والمشكلات التي نعيشها في واقعنا اليوم تختلف ضرورة عن المشكلات التي عاشها القدماء، والثقافات التي نتحاور معها الآن اختلفت كثيرا عن الثقافات الستي حاورها القدماء بالأمس، وكل هذا يتطلب من علماء الكلام المعاصرين أن يقوموا يمراجعة شاملة لعلم الكلام الذي كانت – ولا زالت – مهمته الأساسية تتمثل في الدفاع عن الملة الإسلامية ضد خصومها والبرهنة على عقائدها بالأدلة البرهانية والنقلية على سواء.

إن قضايا علم الكلام ومفرداته ومسائله لم يتناولها القـــدماء إلا لأنها كانت تمثل مشكلات واقعية فرضت على المحتمع الإسلامي خلال احتكاكه بالحضارات الجاورة له. فهي ليسست مسشكلات عقلية مطلقة لا علاقة لها بالواقع - ولكنها كانت تمثل واقعا ثقافيا يعيش القدماء همومه في صباحهم ومسائهم وفي مجالـسهم العلميـة، وعليك أن تراجع تاريخيًا مشكلات علم الكلام وكيف ظهرت في البيئة الإسلامية، لتعرف أن علم الكلام كان مرتبطًا بالواقع ومشكلاته الدينية والثقافية ولم يكن ترفًا عقليا، مشكلة القضاء والقدر، مـشكلة الإمامة - مشكلة خلق القرآن - مشكلة الذات والصفات وما تفرع عن هذه المسائل الكبرى من جزئيات وتفريعات لم تكن منفصلة عن واقع المسلمين أبدا، ولم يكن القصد من بحثها في نــشأتما الأولى إلا الكشف عن الحلول القرآنية لهذه المشكلات، ولكن طرأ على المسيرة التاريخية لهذا العلم، كما أشرنا سابقا تغير في المنهج والهــدف أدى إلى تحول الحوار من حوار مع الخارج المخالف لنا في الملة إلى حوار مع الداخل، تمثل في الحوار بين أصحاب المذهب ومخالفيهم في المذهب وتطور هذا الحوار في لغته وفي مسائله، فبعد أن كان حوارًا بين الداخل والخارج بين علماء الكلام المسلمين وخصومهم من أهل الملل الأخرى، أصبح حوارًا بين الداخل والداخل، وبعد أن كان مصطلح الخصوم يراد به أهل الملل الأخرى أصبح يطلق على المخافين من الداخل أصحاب المذاهب الأخرى، وتطور الحوار شيئًا فشيئًا إلى ما يشبه الصراع الداخلي بين الفرق الكلامية، ولم يعد محاورة الخصوم في الخارج هدفًا ولا غاية بقدر ما أصبح الانتصار على الخصوم في الداخل هو المقصد الأسمى لكل فريق، ولم يعدم تاريخ علم الكلام في هذه المسيرة التي انطلقت منذ نهاية القرن الثاني الهجري إلى الآن أن يستعين رجاله بالنفوذ السياسي، ليحققوا بذلك نصرا على مخالفيهم من الداخل بدلا من أن يستعينوا به على الأعداء في الخارج، وأصبح الانتصار للمذهب هو المجال الأرحب الذي يتبارى في ساحته المتنافسون من علماء الكلام معتزلة أو أشاعرة على سواء – وتولد عن ذلك لون من التعصب الممقوت لدى أتباع كل مدرسة، وانعكس ذلك كله على جغرافية العالم الإسلامي من شرقه إلى غربه.

فتستطيع بسهولة ويسر أن تعرف أن هـذا القطر أو ذاك يدين بالمذهب المعتزلي أو الأشعري أو الماتريدي أو الـسلفي، ولا تعدم أن تجد بين هؤلاء وأولئك من يجد نفسه وحظه ووضعه الاجتماعي في الانتماء إلى مذهب معين وتأليب أصحاب الكلمـة والنفوذ على مخالفيه في الرأي والانتماء.

لعل مما يجب التنبيه عليه اليوم قبل غد خطورة الفرقة والتشتت الذي يعيشه العالم الإسلامي بسبب هذه العصبية المذهبية التي أورثها علم الكلام لأتباع المذاهب، وهذه الفرقة في صميمها تتناقض تماما مع أهداف علم الكلام ومقاصده العليا من توحيد الكلمة وتوحيد الصف أمام الأعداء. فهذا مطلب أساسي من مقاصد عقيدتنا "واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا".

الاعتصام بحبل الله في مواجهة مشاكل عصرنا نحن، بفكرنا نحن وعقولنا نحن، وليس بفكر القدماء ولا بعقلية القدماء ولا بعنه القدماء إن مسائل العقيدة الإسلامية تتمتع باليسر والسهولة والقرب من الفطرة، لا تحتاج في إثباتها إلى ما ورثناه في علم الكلام من التفريعات والتجزيئات التي تنأى بقارئها عن منطق الفطرة وسهولة المأخذ بل قد تثير أحيانا من الشبهات والشكوك أكثر مما تدعو إلى اليقين والاعتقاد.

ومن هنا فإن علم الكلام الذي ندعو إليه الآن يسضيف إلى هذه الأصول الإيمانية من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسوله واليوم الآخر والإيمان بالقدر أمورا هي مسن لوازمها، فيتناول بالإضافة إليها الاهتمام بمقتضياتها ولوازمها من العمل والسلوك

الاجتماعي ونظام هذه المسائل الأصول تمثل قواعد الإسلام وأسس بنائه، ولم يعد هناك خلاف على أهمية هذه الأصول لدى المسلمين، لكن المشكلة التي تعيشها الأمة الإسلامية في عصرنا هذا تتمثل في تخلي الأمة وعدم اهتمامها بمقتضيات العقيدة الإيمانية من الالتزام بها والسلوك بمقتضاها والعمل على تحويلها إلى واقع، يعيش المسلم في ظله، ويحتمي بحماه، وينعم بالأمن والأمان في كنفه، نعم. المحتمع كله يؤمن بهذه الأصول ويؤدي - في معظم الأحوال - الأركان والشعائر. لكن ليس هذا فقط هو الإسلام، بل هذا السلوكي والاجتماعي من الإسلام قد تخلى عنه المجتمع، وأصبح السلوكي والاجتماعي من الإسلام قد تخلى عنه المجتمع، وأصبح في حاجة إلى من يربطه ويصله بعقيدة المسلم، لأن الجانب السلوكي العملي هو المظهر الوحيد للالتزام بالعقيدة وعنوان في صلاحها ومظهر لصحة الإيمان وقد يكون عنوانا لتطرق الخلل، فليس الإيمان بالتمني ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل.

إن الاعتقاد النظري ما لم يتحول على يد أتباعه إلى سلوك وعمل فلا فائدة منه ولا فائدة له في المحتمع، ولذلك نجد أن القرآن الكريم لم يذكر الإيمان منفصلا عن العمل الصالح أبدا، وكان في

كل موارده في القرآن الكريم يذكر العمل قرينا للإيمان؛ لأنه عنوانه ومظهره وآيته الدالة عليه. ومن يوم أن تخلى المسلمون عن العمل بمقتضى العقيدة الإسلامية، أو تحويلها إلى سلوك واقعي في حياهم اليومية فقد تنازلوا عن أهم الخصوصيات التي تجعل منهم أمة وقوة تصنع التاريخ ولا تقبل أن تعيش على هامشه، وأن يعيشوا تبعًا بعد أن كانوا متبوعين.

إن الأمة الإسلامية في حاجة الآن إلى علم كلام جديد في أهداف ومناهجه يخاطب الداخل أولا، لكي يصل ما انقطع في مسيرته التاريخية، يخاطب الداخل، لكي يين له أهمية العمل بمقتضيات العقيدة؛ ليصح له اعتقاده في الله ورسوله، يخاطب الداخل بالحلول الإيمانية لمستكلات عصرنا التي نعانيها ونبحث لها عن حلول هنا وهناك دون أن نعرج على حلولها من قيمنا وبمقتضى عقيدتنا.

نحن في حاجة إلى علم كلام نخاطب به الداخل لنتبين أن الحريسة في الإسلام فريضة تحتاج إلى من يدافع عنها ويبرهن على أنها فريضة دينية وأن العبودية لله لا تتحقق إلا إذا تحرر العبد من عبودية العباد.

نحن في حاجة إلى علم كلام يبين للداخل أن العدل أساس الحكم، وأن الخلل في الهيار الحضارة الإسلامية يرجع إلى الخلل الذي أصاب مبدأ العدل في نظام الحكم.

نحن في حاجة إلى علم كلام جديد يخاطب الداخل بمبدأ المساواة وأنه فريضة دينية كالعدل والحرية وبالثلاثة تستقيم أمور الممالك، وتنتظم الحكومات.

نحن في حاجة إلى علم كلام يخاطب الداخل أولا بأن مبادئ الاجتماع البشري المسلم ينبغي أن تؤسس على قيم الإسلام ومبادئـــه من الصدق والعفة والأمانة والوفاء، وأن هذه الأسس الأربعة ينبغي أن تكون أصولا اجتماعية للكيان البشري، الذي يقوم على الحبة والمودة والإخلاص والتسامح، وأن هذه الأسس الأربعـة تـرتبط بـصحة الاعتقاد؛ لأنها علامة امتلاء القلب بصحيح الإيمان وآيته عليه ناهيك عن شعب الإيمان الأخرى التي تحدث عنها الرسول ﷺ في قولــه: [الإيمان بضع وستون شعبة أعلاها لا إله إلا الله، وأدناها إماطـــة الأذى عن الطريق] وأن شعب الإيمان كلها هي المظهر الخارجي لسلامة الاعتقاد، وصحيح الإيمان، فإذا ما صح لنا الحوار مع الداخل يكون الحوار مع الخارج أيسر وأسهل، لأن أصول العقيدة الإسلامية في بساطتها لا تحتاج إلى تكلف في الدفاع عنها ويكفى، للإقناع بما تجليتها للآخر بمنهج سليم يمثل أحد جناحيه العلم الصحيح، ويمشل الجناح الآخر النقل الصحيح ويكون التطبيق العملي للسلوكيات الإسلامية مظهرا للاقتناع بما يعتقد وقدوة للآحر بالتزام المحتمع بمسا تمليه عليه عقيدته.

إن الذي نلفت النظر إليه هنا جزء لا يتجزأ من صحيح العقيدة ومقتضياتها؛ فإن الإيمان لم يذكر منفردًا عن العمل مطلقا في القرآن بل اقترن به العمل في كل موارده وآياته.

وسواء كان ارتباط العمل بالإيمان شرط كمال أم شرط صحة فإن هذا الخلاف لا يقلل من أهمية الالتزام بالتطبيق لمقتضيات العقيدة واعتبارها جزءا مكملا لدرس العقيدة في قاعات المحاضرة، والكتاب المدرسي، ونحن لا نريد أن نعرض هنا لمشكلة تأخير العمل عن الإيمان وعلاقة ذلك بالقول بالإرجاء أو عدم القول به، لكننا على يقين أن إهمال هذا الجانب في دروس العقيدة قد أدى إلى نوع من الانفصام في الذهنية الإسلامية على امتداد تاريخها الطويل، انفصام بين الإيمان والعمل، انفصام بين الاعتقاد والتطبيق ومع طول العهد بذلك الانفصام نسساً في المجتمعات الإنسانية نوع من الاكتفاء بالاعتقاد النظري، الذي يكتفي فيه المجتمع باعتقاد القلب ونطق اللسان، وإن أراد طلبًا لكمال إيمانه فلا بأس من مباشرة الطقوس والشعائر الدينية التي هي أركان الإسلام من الصلاة والصيام والزكاة والحج، ووقر في ذهنية المجتمعات الإسلامية أن ذلك هو الإسلام الذي ارتضاه الله لعباده دينا يجمع بين صلاح الدنيا وصلاح الآخرة، دينا يجمع بين عمارة

الأرض بمنهج الله ونشدان الآخرة بعبادة الله، دينا يجعل من عمل الفلاح في حقله والعامل في مصنعه والعامل في محراب علمه والطالب في درسه يجعل ذلك كله عبادة لله وتعبدا له.

لقد غاب عن ذهنية المجتمعات الإسلامية أن الإسلام يجعل الدنيا مزرعة الآخرة، وأن صلاح دنياهم باب ومدخل لصلاح أخراهم، وما لم تصح لهم دنياهم فقد خسروا الدنيا والآخرة معا.

لقد نزلت أول آية في الذكر الحكيم لتأمر الرسول صلى الله عليه وسلم، وتأمر الأمة من بعد بقراءة الكون وتصفح آياته المبثوثة في مفردات عالم الطبيعة من الإنسان والحيوان والنبات، ليجعل منها المفكر والعالم، زاده العقلي في مواجهة أي انحراف عقائدي يعتمد على شبهات العقل أو شكوكه. جعل تصفح أفراد الموجودات واستجلاء ما فيها من عناصر الغائية والسببية والحكمة مداخل عقلية للوصول إلى إثبات الحقائق الدينية التي خاطبنا بما القرآن الكريم في شكل قضايا مطلقة وحقائق كلية لا تخضع للمشاهد الحسية، ولكنها ثابتة بمنطق العقل واستقراء التجربة، وعليك أن تقرأ الآية الكريمة ﴿ أَوْلَ أَبِاسَمِ رَبِّكَ ٱلّذِي خَلَقَ ﴿ (۱). مرات ومرات ومرات

<sup>(</sup>١) سورة العلق آية [١].



وتسأل نفسك أين مفعول الفعل "اقرأ"، لتعرف أن المقروء هنا هو "الذي خلق" هو الكون بما فيه من آيات أفاقية وآيات نفسية وإذا رجعت ببصرك وبصيرتك إلى الذكر الحكيم كله لتجمع مفردات هذه الآية "الذي خلق" سوف تعلم أن هذه المفردات قد طواها القرآن الكريم محملة أحيانا ومفصلة أحيانا أخرى في آياته المكية، ليجعل منها الزاد والدليل على إثبات مقاصد القرآن وتحقيق أهدافه الكبرى من إثبات الحقائق الغيبية التي ربما ضل عنها العقل في متاهات المصطلحات الفنية التي ازدهمت بما مصنفات علم الكلام، وقد تجد في كثير من الأحيان أن مقاصد المتكلمين ونتائجهم قد عارضت مقاصد القرآن وأهدافه بسبب اهتمام المتأخرين بتحرير عبارات المتكلمين أكثر من اهتمامهم بتحرير مقاصد القرآن

إن منهج القرآن في الاستدلال على الحقائق الدينية يبدأ من عالم الشهادة من استقراء الآيات الكونية، يبدأ من الواقع الذي يحيط بالإنسان، بل من الإنسان نفسه وليس من الفروض العقلية المحردة التي فرضتها العقلية اليونانية بمصطلحاتها ومفرداتها على تراث المتكلمين.

نعم قد يكون العذر واضحًا في اهتمام المتكلمين هذه

المصطلحات الفنية واستعمالهم لهذه المفردات، فقد يتحاورون مع غط من العقليات المشبعة بهذه الثقافة المستوردة وكان مطلوبا منهم أن يظهروا للخصم ألهم على مستوى التحدي فكرا وثقافة، ولكن السؤال ما هو عذر الأحيال التالية في إصرارهم على التمسك بنفس المصطلحات ونفس المفردات، وقد تغير الزمن واختلفت وتغيرت المشكلات، فالقضايا ليست هي هي. وليس المخاطب هو هو، فلماذا لا نخاطب المحاور المعاصر بمفرداته ومصطلحاته. كما خاطب الأقدمون محاورهم بمصطلحاته ومفرداته.

إن المحاور المعاصر يتسلح بالعلم الحديث ومنهجه التجريبي، ولا شك أن العطاء العلمي لعصرنا قد كشف لنا عن أسرار من الكون كان يجهلها الأقدمون، وهذا يفرض على عالم الكلام الجديد أن يتسلح بلغة هذا العلم الجديث ويتدرب على منهجه ويحسن توظيف أدواته في الإقناع والبرهنة بادئًا بما بدأ به القرآن، وهو النظر في عالم الشهادة.

يحسن التعلم منه ويتقن العلم به وهذا يتطلب منه النظر في علوم العصر والإفادة منها – الفيزياء وقوانينها – الكيمياء الفلك والجولوجيا، التشريح – علوم النفس – لأن هذه العلوم في مجموعها

قد كشفت عن أسرار ودقائق تحدث عنها القرآن كثيرا، ولم يكن لنا العلم بها لولا الاكتشافات العلمية – وهذا باب واسع يجب الإفادة منه وتوظيفه في مجال الدراسات الكلامية، ولا نكون مبالغين إذا قلنا إن مؤلفات أمثال زغلول النجار ومن على شاكلته يجب أن تحتل مكانتها في الدراسات الكلامية؛ لألها تخاطب الإنسان المعاصر بلغته التي يفهمها، ومن هنا فأنا ألفت النظر إلى ضرورة الإفادة من فكر هذا العالم وأمثاله في الدرس الأكاديمي لعلم الكلام في الأزهر ودار العلوم، وهذا الأمر يحتاج إلى مزيد من التفصيلات و البسط في القول، حتى تتضح الفكرة للقارئ قبل أن يبادر بالرفض والاعتراض كما هو شأننا في عدم تقبل كل جديد.

ومن الأمور التي يجب الاهتمام بها في الدرس الكلامي ما أشار إليه القرآن من الاعتبار بقوانين السببية على مستويين رئيسين:

المستوى الأول: السببية الطبيعية التي تحولت في كتابات الماديين إلى ما أسموه بالحتمية الطبيعية والحتمية التاريخية، إعلانا منهم برفض الإيمان بالمسبب الأول، وإيمانا منهم بفاعلية الأسباب ذاتما، إن هذه القضية على حانب كبير من الأهمية حيث تحتاج من المتخصصين في هذا الفن الى تجليتها وتوضيح الفروق بين الإيمان

بها من منطلق القرآن والوحي، وأن ذلك قانون الله في كونه وأنه لا يتخلف أبدا إلا لتقع المعجزة على يد النبي، ومنطلقات رفض الماديين للإيمان بالمسبب الأول، وبالتالي رفضهم للإيمان بالغيب.

أما القضية الثانية فهى علم السنن الإلهية وهذا يتطلب الوقوف على فاعلية السنن للإلهية في المجتمعات الإنسانية وانتظام أحوالها، وأن هذه السنن قائمة مقام قانون السببية في عالم الطبيعة، ومتى توفرت لها أسباب وقوعها، فإنها لا تتخلف أبدا وتلك سنة الله المطردة ولن تجد لسنة الله تبديلا.

لقد غاب عن المسلمين أثر هذين القانونين في مسيرة الأمة، بسبب غياب الاهتمام بهما في قاعات الدرس الأكاديمي في حين قد اهتم بهما الغرب ودرسوهما تحت ما يسمى بالحتمية التاريخية والحتمية الطبيعية، فأفادوا من هذين القانونين وأعرض عنهما المسلمون فلم يفسحوا لهما مكانا لا في الدرس الأكاديمي، ولا في البحث الديني مع ألها (علم السنن - قانون السببية) عماد فهضة الأمة - أي أمة.

إن هذين القانونين (الغائية – والسببية) ينبغي أن لا يفصل بينهما وبين الدرس العقائدي بسبب من الأسباب، لأن الإيمان بمما مظهر من مظاهر الاعتقاد بحكمة الخالق في حلقه وعنايته به. كما أن الإيمان بقانون

السببية على مستوياتها الاجتماعية والكونية يثير ويوضح للعقل البــشري قانون الله في كونه وسنته الماضية في تاريخ الوجود البشري، وكم قــص القرآن علينا قصص السابقين؛ لنعلم هذه السنن ونفيد منــها في نهــضتنا وانتظام حياتنا، ومن المهم هنا أن نطرح بعض التصورات المنهجية لتنــاول علم الكلام بمنهج جديد وقضايا جديدة.

وهذا لا يعني التقليل أو النيل من علم الكلام وتاريخه، وإنما هي محاولة أن نقتفي أثر السابقين من علمائنا، وأن نقتدي بحم فنعيش مشكلات عصرهم، ونتناول المشكلات والشبهات المعاصرة لنا التي تتعرض للإسلام وقداسة القرآن الكريم والسنة النبوية كما تعرضوا لها، وأن نفيد من معطيات العلم في عصرنا، كما أفادوا من معطيات عصرهم، وألا نكتفي بترديد أقوالهم وقضاياهم التي عاشوها هم في عصرهم هم، ولم يعد لها وجود في عصرنا، فليس ذلك يمثل وفاء لهم بقدر ما يمثل جمودا وتحجرا في مسيرة الأمة التي حذرونا منها ونبهونا إلى خطورةا.

ويتضمن هذا التصور أن نتناول دراسته العقيدة على مستويات متعددة ومتدرجة من الإجمال إلى التفصيل:

## - المستوى الأول: في مراحل التعليم الابتدائي:

ويمكن أن نطرح في هذه المرحلة قضية الإيمان بالله ورسوله



وكتبه والملائكة واليوم الآخر، وأنه سبحانه حالق الكون والإنسان وأمره بالعمل الصالح؛ ليكون وسيلة لدخول الجنة بأسلوب بسيط مدعوم بالآيات والأحاديث التي يحفظها الطفل في هذا السن.

### - وفي المرحلة الإعدادية: يتناول بعض قضايا الألوهية

دلائل وجود الله من القرآن الكريم – التوحيد ودلائله مــن القرآن الكريم. وكذلك تتناول بعض الصفات الإلهيــة كــالعلم والقدرة والإرادة والحكمة.

#### - في الثانوي: قضية النبوة:

الأنبياء - صفاقم - كتبهم ووحدة الدين الإسلامي - الوحي - المعجزة - صفة الحكمة - مظاهرها - الغائية - القضاء والقدر -قانون السببية وعلاقته بالسنن الإلهية في الكون الطبيعي، وفي انتظام أحوال المجتمع ولا بأس أن تدرس في هذه المرحلة علاقة العلوم الطبيعية (الفيزياء - الكيمياء - الفلك - الجيولوجيا - الطب) بقانون السببية من جانب، وأنها وسيلتنا لإعمار الأرض تنفيذا للأمر الإلهي من جانب آحر، وأن في ذلك جزء من عقيدتنا. مع بيان أن الأسباب ليست فاعلة بذاتها، وإنما هي خاضعة لمسبب الأسباب لتربط بين النظام الكوني العام وخالق هذا الكون وأن

مظاهر الطبيعة وظواهرها هي في صميمها تحليات لصفات الخالق وآيات دالة عليها.

وفي الجامعة نتناول المشكلات المعاصرة التي تتصل بعقيدة المسلم ومقتضيات هذه العقيدة، من:

أ- مسئولية الإنسان عن إعمار الكون ومسئوليته عن حريته.

ب- ودور الراعي في إصلاح الرعية. نظام الحكم والسسياسة الإسلامية.

جـ - الرد على الشبهات المثارة ضد الإسلام من أعدائه في الداخل والخارج، ومن المفيد أن نستلهم عطاء العلم الحديث في تناولنا لكل هذه القضايا، حتى يشعر الدارس أنه ليس منفصلا عن الواقع الذي يعيشه وأنه يهتم بما يملك من أدوات ووسائل متاحة في بناء المحتمع من خلال درسه العقيدة التي تتمثل في شعب الإيمان الكثيرة التي حدثنا عنها الرسول في قوله الإيمان بضع وسبعون شعبة أعلاها لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان، إن هذا الربط بين العقيدة ومقتضياها تخلق لدى المسلم إحساسا قويا وشعورا متدفقا أن كل عمل يقوم به في حياته اليومية هو عبادة لله،

وهو من صميم الإيمان ليستقر في ذهنية المجتمع كله أن الإسلام دين ودنيا، وليس عقيدة نظرية قاصرة على الاعتقاد والقلب دون سند لها من العمل والسلوك كما قال تعالى : ﴿ وَقُلِ الْمَمْلُواْ فَسَيْرَى ٱللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَسَتْرُدُونَ إِلَى عَمْلُونَ فَيَنْ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَالْمَلُونَ فَيَعْمِلُونَ ﴿ اللَّهِ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَمْلُونَ فَي فَاللَّهِ بِينِ الإيمان والعمل واليوم الآخر لينتظم في ذهن المسلمين أن الإيمان عمستوياته الثلاثة (الاعتقاد القلبي والعمل السلوكي واليوم الآخر) لا ينفصل واحد منها عن الآخر، والله من السلوكي واليوم الآخر) لا ينفصل واحد منها عن الآخر، وهذا ما نود أن نغرسه في قلوب الناشئة منذ الصغر والله من وراء القصد وهو حسيى.



<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية [١٠٥].



٤

# علاقة العقل بعالم الغيب

يجب أن تعلم أن تصور الإسلام لعلاقة العقل بعالم السشهادة مؤسسة على إدراك كامل بطاقة العقل وإمكاناته والعلم بوظيفته، أن الإنسان لو فقد حاسة من حواسه الخمس فاته العلم بالعالم الحسسي المقابل لها، ولو تخيلنا إنسانا خلق بدون هذه الحواس فإنه لا يعلم شيئًا عن هذا العالم على سبيل اليقين.

واليقين هنا مطلب أساسي لهذا اللون من المعرفة بعالم الغيب، لأن العقل قد يتخيل أمورا وعوالم كثيرة لا نصيب لها من الواقع والخيال العلمي له دوره المعرفي في عالم الشهادة، ولا سبيل إلى إنكاره، لكن ينبغي أن نعرف هنا أنه لما غابت الحواس عن العقل تخلف عنه العلم اليقيني بعالم المحسوسات، لأن روافد المعرفة الحسية أصبحت مفقودة بالنسبة له فانتقل المستوى



المعرفي للشخص من اليقين إلى التخيل، هذا في عالم الشهادة. أما في عالم الغيب فإن الأمر يختلف تماما عن ذلك، لأن الحواس لا تناله أصلا ولا سبيل لها إليه، وبالتالي فإن روافد العقل التي تزوده بالمعرفة بعالم الغيب مفقودة، والتخيل العقلي هنا ليس مطلوبا، لأن مطلوب المعرفة هنا هو اليقين الجازم الذي لامجال فيه للتخيل وينبغي أن نفرق هنا بين مستويين لمعنى الغيب.

#### مستويات الغيب:

#### أ- غيب نسبي:

هناك ما يسمى بالغيب النسبي وهو ما غاب عن الحواس في عالم الشهادة ويدخل في ذلك الماضي والمستقبل فكلاهما غيب بالنسبة للحواس وكذلك الأمر بالنسبة للحاضر، فهو غيب بالنسبة لمن لم يشاهده، لكنه ليس غيبا لمن عاصره وعاشه، فهناك أمور معاصرة للشخص المعين لكنه لم يشاهدها لغيابه عنها فتكون غيبا بالنسبة له وليست غيبا لمن شاهدها، والشخص الواحد قد يكون الأمر المعين غيبا بالنسبة له في وقت دون آخر، وهكذا شأن الإنسان في عالم الشهادة، فالغيب بالنسبة له أمر نسبي إضافي، قد يكون الأمر غيبا بالنسبة لشخص دون شخص، وقد يكون قد يكون الأمر غيبا بالنسبة لشخص دون شخص، وقد يكون

الأمر غيبا للشخص الواحد في وقت دون وقت، وعلاقة العقل بهذا النوع من الغيب النسبي متفرعة عن علاقته بعالم السشهادة، فما غاب عنا وحربه غيرنا لزمنا العمل بمقتضاه عند العلم به.

وما تواتر العلم به عن الأمم الماضية من أحبار الأنبياء عنهم هـو ثما يلزم العلم به، وما يتنبأ به العلماء بناء علـى المــشاهدات العلميـة المتكررة هو من هذا القبيل بناء على إطراد السنن الإلهية في الكون سواء تعلقت هذه السنن بالظواهر الطبيعية أو بالمجتمعات البشرية، لأن ســنة الله في كونه لا تتخلف إذا وحد المقتضى وارتفع المانع، وهذا هو محـل اعتبار الإنسان الذي ندبه القرآن إليه في نهاية كل قصة يقــصها عـن الأمم الماضية حيث يقول سبحانه وتعالى: ﴿ فَآعَتَبِرُوا يَتأُولِي ٱلْأَبَمِ وَ اللهُ المُم الماضية عَبْرة لا اللهُ المُم عَبْرة لا اللهُ المُم الماضية عَبْرة اللهُ المُم الماضية عَبْرة اللهُ المُم الماضية عَبْرة اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى قصص الأمم الماضية، وهي تلفــت نظرنـا إلى الغرض من سوق هذه القصة أو تلك، ليقوم العقل بوظيفته فيها فكـرا وتأملا واعتبارا، وذلك ما ندبه الشرع لــه وحثه عليه.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: آية [١١١].



<sup>(</sup>١) سورة الحشر: آية [٢].

#### ب - الغيب المطلق:

وهو ما لا سبيل للعقل إلى العلم به عن طريق الحواس بحال ما، أو هو ما استأثر الله بعلمه وحجبه عن جميع حلقه، قال الله تعالى: ﴿ \* وَعِندَهُۥ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ ﷺ (١). ﴿قُل لّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللهُ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّه

أ- والغيب قد يطلق في القرآن الكريم ويراد به مكنون العلم الإلهي الذي استأثر الله به عن سائر خلقه. يستوي في ذلك الرسول والنبي والولي. إلا من شاء ربك منهم فيعلمه الله ما شاء من علمه كيف شاء. كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ عَلَمُ كَنُ تَعَلَّمُ عَلَم مَا لَمْ تَكُن تَعَلَّمُ عَلْم فَي الإنسان لا ينال بحس ولا عقل، ولا سبيل إليه إلا بالتعليم الإلهي لمن شاء من عباده عن طريق الوحى أو الرؤيا أو الإلهام، فهو ليس اكتسابا، ولكنه عن طريق الوحى أو الرؤيا أو الإلهام، فهو ليس اكتسابا، ولكنه

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: آية [٥٩].

<sup>(</sup>٢) سورة النمل: آية [٦٥].

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آية [٢٥٥].

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: آية [١١٣].

وهب وعطاء، لا مدخل لروافد العقل المعرفية إليه، ولكن هناك أبواب أخرى لتحصيل هذه المعرفة يدخل منها أهلها ويسعى إليها عشاقها، كما في قوله تعالى: ﴿وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ۖ وَيُعَلِّمُكُم ٱللّهُ اللّهُ اللّهُ وَيُعَلِّمُكُم مّا لَمْ تَكُونُواْ تَعَلّمُونَ ﴿ اللّهُ اللّهُ وَهُم اللّهُ اللّهُ وَهُم الله وهم، الله بكسب عقلي ولا يتخيله عقل ولا يناله وهم، وإنما يتعلم من الله بطريقه المعروف ووسائله المشروعة.

ب - وقد يطلق الغيب في القرآن الكريم ويراد به الذات الإلهية وصفاها وعلى ذلك كثير من المفسرين في قوله تعالى: ﴿ ذَٰ لِكَ ٱلۡكِتَبُ لَا رَيۡبَ فِيهِ هُدًى لِّلۡمُتَّقِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ فَي اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ الْمُتَقِينَ ﴿ ٱلّٰذِينَ فَي اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْ المُخابلة منهم القاضي أبو يعلي وابن عقيل وابن الزاغوني (٤). وخالفهم في ذلك جماعة اخرون رفضوا إطلاق لفظ الغيب على الله.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آية [٢٨٢].

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: آية [١٥١].

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآيتان [٢، ٣].

<sup>(</sup>٤) راجع دقائق التفسير ١/ ٢٠٢، منهج القرآن في تأسيس اليقين، ص ٤١.

ويبدو أن الخلاف في هذه المسألة خلاف لفظي. ذلك أن الذين أجازوا إطلاق لفظ الغيب على الله رأوا أن الخلق يغيبون عن الله في معظم أحوالهم، فلم يذكروه ولم يعبدوه ولم يسشهدوه في أفعالهم، فهو سبحانه ليس بنفسه غائبا عنهم حفظا ورزقا ولطفا وعونا، وإن كانوا هم غائبين عنه إنابة وتوكلا، وذكرا وعبادة.

فالمعنى المقصود في استعمال لفظ الغيب وإطلاقه على الله، هو انتفاء شهود الخلق له في معظم الأحوال، وهذا صحيح وواقع.

أما الذين رفضوا إطلاق لفظ الغيب على الله فكان قصدهم أنه حاضر مع كل كائن في كونه ﴿ مَا يَكُون مَن خَّوَىٰ ثَلَثَةٍ إِلّا هُو رَابِعُهُمْ وَلاَ خَمْسَةٍ إِلّا هُو سَادِسُهُمْ وَلاَ أَدْنَىٰ مِن ذَالِكَ وَلاَ أَكُمْ رَابِعُهُمْ وَلاَ أَدْنَىٰ مِن ذَالِكَ وَلاَ أَكُمْ يَنبُعُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِينمَةِ أَلِنَّ مَا كَانُواْ ثُمَّ يُنبِعُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِينمَةِ أَلِنَّ الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ (١). فهو سبحانه مع خلقه علما ورزقا ولطفا وإحياء وإماتة، وهو سبحانه لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر. فهو سبحانه شهيد على العباد رقيب عليهم، ومع كل كائن في كونه سبحانه شهيد على العباد رقيب عليهم، ومع كل كائن في كونه

سورة المجادلة: آية [٧].



هِذَا المَعنى، فهم الغائبون عنه، وليس هو الغائب عنهم، ولذلك لا يجوز إطلاق لفظ الغيب على الله، وهذا المعنى صحيح أيضا.

وعند التحقيق لا نجد خلافا بين أصحاب الرأيين فأصحاب الرأي الأول يجيزون استعمال لفظ الغيب على الله لغياب الخلق عنه، وأصحاب الرأي الثاني يرفضون ذلك؛ لأنه سبحانه ليس غائبا عن الخلق، وإن كان الخلق غائبين عنه، وكلا الرأيين صحيح على هذا التفسير، فصارت المسألة خلافا لفظيا فقط.

### معرفة الغيب بين منهجين:

والسؤال الذي ينبغي أن نطرحه الآن، ما موقف العقل من التعرف على عالم الغيبيات وقضاياه؟ إن العقل مطالب هنا بالإيمان بالغيب، سواء استعملنا لفظ الغيب مرادا به معلومات الله الستي لا تتناهى والتي حمل إلينا منها أنبياء الله ورسله أو أردنا به الذات لإلهية وصفاتها، واليوم الآخر والبعث وقضايا السمعيات عمومًا؟

لقد سبق القول بأن الذي فقد حواسه يستطيع أن يتخيل في عالم الشهادة ما يشاء لأن عالم الشهادة محسوس، والعالم السذي يريد التعرف عليه هو أيضا محسوس، فالتخيل بالنسبة له ممكن،



ولكن تظل معرفته بهذا العالم معرفة تخيلية لا ترقى إلى اليقين، ولا ضير أن يحدث ذلك في عالم الشهادة، بل قد يكون ذلك مطلوب في بعض الأحيان أن يتخيل الإنسان مستقبله على نحو ما، ولكن الإيمان بالغيب لا يكفي فيه التخيل ولا الظن، بل لابد فيه من اليقين الجازم الذي لا يخالطه شك، ولا يرقى إليه ريب؟

والإجابة على السؤال السابق تحمل معالم المنهج المطلوب في علاقة العقل بعالم الغيب، وفي نفس الوقت تضع أمامنا حقيقة الخلاف بيننا وبين منهج المخالفين في الإيمان بقضايا الغيب فلاسفة كانوا أو متكلمين قدامي كانوا أو معاصرين، وهذا يفسر لنا بالتالي سبب الحملة التي شنع بها المخالفون على منهج السلف والحموهم خلالها برفض العقل وأحكامه.

إن قضية الإيمان بالغيب هي محك الخلاف بين المنهجين: منهج عرف أصحابه للعقل إمكاناته وطاقاته من جانب، وعرفوا أيضا مطلب الشرع والوحي من العقل والوظيفة التي ناطه بها من جانب آخر.

أما المنهج الثاني فأطلق أصحابه العنان لعقولهم. فلم يعترفوا بإمكاناته، ولا طاقاته بل قالوا: إن العقل قادر على أن يخضع كل شيء لسلطانه ما غاب عنه وما حضر، ما أدركته الحواس وما غاب عنها، حتى ما أحبرت به الأنبياء عن عالم الغيب وقــضاياه يجب أن يخضع العلم به وبكيفيته لسلطان العقل.

ولا مانع عندهم أن يتخيل العقل ويخلــق لنفــسه عالمــه الغيبـــي الخاص به.

ولا مانع أيضا عندهم من رفض هذا العالم الغيبي وإنكاره، ولم يفرقوا في ذلك بين مطلب الشرع من العقل في عالم الشهادة ومطلبه من العقل في عالم الغيب، والخلاف بين الموقفين يكمن في المنهج أولا.

إن أصحاب المنهج الأول وظفوا العقل فيما خلق لسه في التعرف على عالم الشهادة، وعرفوا له قدره وحدوده في مجال التعرف على عالم الغيب، عرفوا أن العقل في عالم السشهادة مسلط لاكتتشاف الكون وقوانينه، وهو في عالم الغيب متعلم يأخذ العلم من مصادره التي غاب عنها أو غابت عنه والتي جاء الخبر عنها، معصوما عن معصوم عن الله سبحانه، عرفوا أن العقل يملك البحث والتعرف على عالم الشهادة، لكنه يفقد جميع الأدوات التي يتعرف بما عالم على الغيب إلا مصدرا واحدا هو الوحي الذي هو إخبار الله عن ذاته بذاته على لسان رسوله، هذا إذا كان للعقل أن يدعي الإيمان عما جاء به

الرسول، أما إذا كان العقل رافضا الأخذ عن الرسول ابتداء فهذا لــه شأن آخر، وليس لنا معه هنا من حديث.

أما أصحاب المنهج الثاني فلم يفرقوا في ذلك بين عالم الشهادة وعالم الغيب في علاقة العقل بكل منهما، ونسوا في ذلك أن روافد المعرفة العقلية إلى عالم الشهادة يمتلك العقل أدواتما وهي الحواس الخمس. أما بالنسبة لعالم الغيب فلا يملك من أدوات التعرف عليه إلا الجهل المطبق، أو التخيل، أو التسوهم، أو الظن وكل هذه المستويات المعرفية لا تغني في مجال الإيمان شيئاً.

والسؤال الآن: أي المنهجين أكثر احتراما للعقل... وأيهما أكثر عقلانية، أن نأخذ الحديث عن الغيب وعن الله مأخذ التصديق به كما جاء به الوحي، أم نتخيل له كيفيات عقلية لسنا مطالبين بها أولا، ولا سبيل لنا إلى العلم بها بالحواس ثانيا ؟

إن القضية هنا تتعلق بتصديق الرسول في كل ما أحــبر به عن عالم الغيب أو عدم تصديقه.

فإذا كان المخاطب بذلك مؤمنا بمحمد الله وبرسالته وأنه صادق في الحديث عن الله وبما أنزل الله، فلا شك أن كل ما أخبر



به الرسول على عن قضايا الغيب يكون عنده حق لا مرية فيه، ولا يجوز للعقل أن يتدخل في ذلك بالتخيل أو التوهم لكي يتأول النص الإلهي على ما تخيله بعقله أو توهمه بظنه.

أما إذا لم يكن له من الإيمان بنبوة الرسول السين نصيب، فيكون الحديث معه أولا في تثبيت النبوة وعن دلائل صدق الهي في فيما أخبر به عن الله. فإذا ما ثبت عنده صدق النبي في كل ما أخبر به، يكون ذلك وحده مدخلا صحيحا لتسليم العقل بما أخبر به الرسول عن الغيبيات، خاصة إذا عرفنا أن قضايا الغيب لم يطلب الشرع منا أن نبحث فيها لا كما ولا كيفا، ولكن طلب منا الإيمان الشرع منا أن نبحث فيها لا كما ولا كيفا، ولكن طلب منا الإيمان هما على ما أخبر به الرسول في فقط، ولذلك فإن السلف قد دونوا معالم المنهج وأصوله - خاصة فيما يتصل بالغيبيات - وكانوا لا ينقلون من الأحاديث إلا ما صح عندهم عن الرسول في أو إلى أحد صحابته - رضوان الله عليهم - وإذا أرادوا شرح آية أو بيانا لحديث يتعلق بالغيبيات شرحوا ذلك بالآثار المروية عن الرسول في وليس بما يتعلق بالغيبيات شرحوا ذلك بالآثار المروية عن الرسول في وليس بما

يقول الإمام أحمد: نؤمن بها ونصدق بها ولا نرد منها شيئا إذا كانت بأسانيد صحاح (١).

<sup>(</sup>١) شرح أصول أهل السنة، اللالكائي: ١/ ٥٤.



وقال في موضع آخر: أحاديث صحاح نؤمن بها ونقر، وكل ما روي عن النبي لله بأسانيد حيدة نؤمن بها ونقرها (١).

وقال ابن عيينة: هي حق نرويها على ما سمعناها ممن نثق به ونرضى به، وقال أبو عبيد: إن هذه الأحاديث يرويها الثقات بعضهم عن بعض (٢). وحين يروي السلف هذه الآثار النبوية ليؤكدوا بما قضية من القضايا الإيمانية لم يغلقوا الباب أمام العقل أن يعمل وينظر ويتدبر الأثر النبوي أو الآية القرآنية، لكن بشرط ألا يقدم نظره على الآية أو الحديث ويجعل ذلك أصلا له يتأول عليه الآية القرآنية لتوافق أصوله من المعقولات، لأن في ذلك أمانا من الزلل والضلال، خاصة أننا لم نكلف من السشرع في قصايا الغيب سوى الإيمان بما ورد عنه فقط.

يقول اللالكائي: "فمن أخذ في هذه المحجة وداوم بمذه الحجج على مناهج الشريعة أمن في دينه التبعة في العاجلة والمسائلة في الآجلة... ومن ابتغى في غيرها مما يهواه أو يروم سواها مما تعداها أخطأ في اختيار بغيته وأغواه، وسلكه سبل الضلالة وأرداه،



<sup>(</sup>١) نفسه.

<sup>(</sup>٢) نفسه.

فيما يعترض على كتاب الله وسنة رسول الله بصرب الأمثال ودفعهما بأنواع المحال، والحيدة عنهما بالقيل والقال... مما لم يعرفه أهل التأويل واللسان ولا خطر على قلب عاقل بما يقتضيه من برهان ولا انشرح له صدره موحد عن فكر أو عيان"(١).

إن الاعتصام بالنص الصحيح في قضايا الغيب كان منهجا أقوم في منطق العقل نفسه. ذلك أن العقل مطالب بالإيمان به وفي نفس الوقت ليس مؤهلا للبحث فيه كما هـو شانه في عالم الشهادة. ولم يطلب منه الشرع البحث فيه، لأن الله لا يكلف نفسا إلا وسعها ولا يكلفها إلا ما آتاها، وسبيله الوحيد إلى التعرف على الغيب هو خبر المعصوم عن الله، الذي قال لصحابته: « تركتكم على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك » (٢).. وفي القرآن الكريم: ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴿

(١) السنة ص: ١.

<sup>(</sup>٢) حديث العرباض بن سارية مشهور رواه ابن ماجه في المقدمـــة ص ٤٣ ، ورواه أحمد ٤ / ١٢٦: والحاكم وابن أبي عاصم في السنة ٤٨ ، ٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر: آية [٧].

وكان أهل الحديث هم أحرص الناس على ذلك لاختصاصهم برسول الله على وطول ملازمتهم له، وحفظهم العلم النبوي عنه، وشدة تمسكهم بما سمعوه ونقلوه عنه إلى الناس من بعدهم، وذلك بدون واسطة بينهم وبينه، فحفظوا عنه ووعوا واعتقدوا جميع ما سمعوا.

يقول الإمام اللالكائي في كتابه السنة عن هذا المنهج: فهذا دين أخذ أوله عن رسول الله في مشافهة لم يستبه لسان ولا شبهه، ثم نقله العدول عن العدول من غير تحامل ولا ميل، ثم الكافة عن الكافة عن الكافة عن الكافة عن الكافة والصافة عن الصافة والجماعة عن الجماعة، أخذ كف بكف، وتمسك حلف بسلف، الحروف يتلو بعضها بعضا، ويتسق آخرها على أولاها وصفا ونظما، فهؤلاء الذين تمهدت بنقلهم الشريعة، وحفظت بمم أصول السنة، فوجبت لهم بدلك المنة على جميع الأمة، فهم حملة علمه، ونقلة دينه، وسفرته بينه وبين أمته، وأمناؤه في تبليغ الوحي عنه (۱).

ومن أهم ما عني به أصحاب هذا المنهج حرصهم على صفائه ونقائه، فلم يتأثروا فيه بمسلك الخصوم معهم، ولا بتشنيع المخالفين

<sup>(</sup>١) شرح السنة، اللالكائي: ٢٣.



عليهم، فكانوا يكرهون مناظرة أهل البدع، ويتناهون عن نقل شبهاتهم أو عرضها على المسلمين مخافة الفتنة بها. يقول سفيان الثوري: من سمع بدعة فلا يحكها لجلسائه ولا يلقها في قلوبهم (١).

وقال الإمام ابن بطة: لست ترد عليهم بشيء أشد من السكوت عنهم (٢).

وكان الإمام أحمد بن حنبل يعلم تلامذته ذلك المنهج، فلقد كتب إليه أحد تلامذته يستأذنه في أن يضع كتابا يرد فيه على أهل البدع، وأن يحضر مع أهل الكلام فيناظرهم ويحتج عليهم، فكتب إليه الإمام أحمد، يقول: الذي كنا نسمع أدركنا عليه من أدركنا من أهل العلم ألهم كانوا يكرهون الكلام والجلوس مع أهل الزيغ، وإنما الأمر في التسليم والانتهاء إلى ما كان في كتاب الله وسنة رسول الله على إلا في الجلوس مع أهل البدع والزيغ، لترد عليهم فإلهم يلبسون عليك وهم لا يرجعون، فالسلامة أن تترك عليهم والخوض معهم في بدعتهم "(").

<sup>(</sup>١) شرح السنة للبغوي ١/ ٢٢٧ نقلا عن السنة للالكائي ٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) الإبانة ٢/ ٣٦٥- ٣٦٦ نقلا عن السنة ص ٥٦.

<sup>(</sup>٣) نفسه ص ٥٧.

ولقد شغب أصحاب المنهج المخالف من المعتزلة وغيرهم على أهل الحديث في منهجهم وشنعوا عليهم، وكانوا ينتصرون عليهم بالسياسة أحيانا، كما حدث في زمن محنة الإمام أحمد. ونالوا منهم كثيرا فنسبوهم أحيانا إلى الحشو وأحيانا إلى الجهل، ومحاربة العقل، ولا يخفى الأمر على ذي فطنة، إذا انتصرت السياسة لمذهب أو رأي، فالويل للمخالفين ولو كانوا على الحق المين.

ولقد صور كثير من علماء المسنده، الموقف الفكري للمخالفين لهم، وأنه لا سند له من علم ديني ولا برهان عقلي، وأن المنهج الذي سلكوه في الغيبيات منهج أخرق، فساده أكثر من صلاحه، فقال: ... فهو راكض ليله ولهاره في الرد على كتاب الله وسنة رسوله في والطعن عليهما، أو مخاصما بالتأويلات البعيدة فيهما، أو مسلطا رأيه على ما يوافق مذهبه بالشبهات المخترعة الركيكة حتى يتفق الكتاب والسنة على مذهبه وهيهات أن يتفق فهذه حاله إذا نشط للمحاورة في الكتاب والسنة.

فأما إذا رجع إلى أصله وما بني بدعته عليه اعترض عليها بالجحود والإنكار، وضرب بعضها ببعض من غير استبصار واستقبل أصلهما ببهت الجدل والنظر من غير افتكار، فما اغبرت

أقدامهم في طلب سنة، أو عرفوا من شرائع الإسلام مسألة، فيعد رأي أصحابه حكمة وعلما وحججا وبراهين، ويعد كتاب الله وسنة رسوله حشوا وتقليدًا، ويعد حملتها جهالا وبلهاء يرمون أهل الحق بالألقاب القبيحة... ومقالتهم هذه لا تظهر إلا بسلطان قاهر أو بشيطان معاند فاجر يصل الناس حفيا ببدعته، أو يقهر ذاك بسيفه وسطوته، أو يستميل قلبه بماله ليضل عن سبيل الله حمية لبدعته وذبا عن ضلالته، لقد زعموا ألهم أكبر من السابقين في المحصول وفي حقائق المعقول وأهدى إلى التحقيق، وأحسن نظرا منهم في التدقيق، وأن المتقدمين تفادوا من النظر لعجزهم. ورغبوا عن مكالمتهم لقلة فهمهم، لقد ابتدعوا من الأدلة ما هو خلاف الكتاب السنة رغبة للغلبة وقهر المخالفين، ثم اتخذوها دينا واعتقادًا بعد ما كانت دلائل الخصومات والمعارضات، وضللوا من لا يعتقد ذلك من المسلمين. ومن خالفهم وسموه بالجهل والغباوة (۱).

ولقد تناهى السلف فيما بينهم عن منازلة خصومهم في محاورة أو مناظرة أو ما شابه ذلك حوفا من استعمال الألفاظ

<sup>(</sup>١) من كتاب السنة بتصرف، ص ١٨، المقدمة.



المجملة التي يطلقونها في النفي والإثبات، والتي يلبسون بها الحق بالباطل. ليخدعوا بها جهال الناس.

ولقد أشار الإمام أحمد إلى ذلك الخطأ المنهجي عندهم في أول كتابه "الرد على الجهمية" فقال: الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم، يدعون من ضل إلى الهدى ويصبرون منهم على الأذى، يحيون بكتاب الله الموتى... إلى أن قال: ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، الذي عقدوا ألوية البدعة وأطلقوا عنان الفتنة فهم مختلفون في الكتاب، مخالفون للكتاب، متفقون على مخالفة الكتاب، يقولون على الله وفي الله وفي كتاب الله بغير علم، يتكلمون بالمتشابه من الكلام، يخدعون جهال الناس بما يشبهون، فنعوذ بالله من فتن المضلين (۱). وعند تأمل هذين النصين نجد أن كلا منهما يحمل نفس الأخطاء المنهجية التي يسلكها الخصم في موقفه من السلف، إن القضية عندهم ليسست انتصارا للعقل وأحكامه بقدر ما هي رفعة لمنهج القرآن والاعتصام به.

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل: ١٥٢.



## ومن أبرز هذه الأخطاء المنهجية عندهم:

استعمال الألفاظ المجملة التي قد يلتبس فيها الحق بالباطل. فإن في نفيها نفيا لبعض الحق، وفي إثباتها إثباتا لبعض الباطل.

يتركون المحكم ويتكلمون بالمتشابه من الكلام، ليخدعوا جهال الناس بأنهم أصحاب النظر العقلي بما يشبهون عليهم من الكلام.

لجوؤهم إلى التأويل لم يكن طلبا للحق في ذاته، وإنما كان انتصارا للمذهب وإبطالا لرأي الخصم.

التنفير من رأي المخالف باستعمال الألقاب المذمومة والتشنيع عليهم بالأكاذيب، كالحشوية والعجز والجهل، ومحاربة العقل ورفض أحكامه.

الاستعانة على المخالف بالسلطان وسيفه بدلا من الرجوع إلى الحق وأهله.

وهذه الأخطاء السابقة التي أشرنا إليها ليست من باب الرد على الباطل بباطل مثله، وإنما هي تبيان لما في الموقف الآخر من أخطاء في المنهج الذي ينسبه أصحابه إلى العقل، وينسبون إلى منهج غيرهم محاربة العقل.

ويتبين من هذه الأخطاء التي أشرنا إليها مدى الخلاف بين المنهجين في قضايا الغيب، منهج التعامل مع عالم السشهادة ودور العقل العقل في ذلك المنهج، وكيفية التعامل مع عالم الغيب ودور العقل في ذلك، موقف العقل الذي اعتصم بالنص من منطق العقل نفسه، ورأى أنه أكثر أمانا وإيمانا فيما لا سبيل للعقل إليه بذاته، وموقف العقل المخالف الذي رأى أن التخيل العقلي، أو التوهم أو الظنون التي يصلون إليها بالتأويلات العقلية كافية في تحقيق معنى الإيمان بالغيب وسوف تتضح القضية أكثر في حديثنا عن علاقة العقل بالوحي والشرع.



# مدارك العقول

### بين عالم الغيب وعالم الشهادة

o (~ ° 200 o

يتصل الحديث عن هذه القضية بنظرية المعرفة من جهات مختلفة.

١- فهو يتصل بها من حيث وسائلها.

٢- ومن حيث موضوعها، ومن حيث غايتها.

٣- من حيث هي كهدف مقصود لذاته وليس من هدفنا الحديث عن نظرية المعرفة في هذه الدراسة، فإن ذلك ليه محالات أحرى، ولكن الذي نقصده بالدرجة الأولى هو تحديد علاقة العقل بموضوع المعرفة وغايتها من حانب: وعلاقته بوسائلها من حانب آخر.

ولقد آثرنا استعمال هذا المصطلح "مدارك العقول" لما فيه من دلالة على تمكن العقل من موضوع المعرفة وسيطرته عليها،

واحتوائه لها، مما لا نجده في غيره من المصطلحات المعرفية الأخرى، وهذا المصطلح يطرح علينا مباشرة الحديث عن موضوع المعرفة التي هي "مدارك العقول".

فقد يكون موضوع المعرفة هو عالم الشهادة وما يــشتمل عليه من ظواهر ومظاهر.

وقد يكون موضوع المعرفة لا ينتمي إلى هذا العالم الحسي، ولا يمت إليه بسبب كعالم الغيب، ونريد هنا أن نتعرف على مدارك العقل لهذين العالمين، عالم الشهادة، وعالم الغيب، ودور العقل في التعرف على كل منهما.

### أولا: وظيفة العقل في عالم الشهادة:

عالم الشهادة هو المقابل الشرعي للعالم الحسي والمحسوسات لدى علماء المناهج أو المعرفة الحسية، وينطلق موقفنا هنا في تحديد علاقة العقل بعالم الشهادة من توجيهات القرآن الكريم، التي تجعل النظر العقلى والتأمل في آيات الله أفقية كانت أو نفسية مطلب شرعيا وواجبا دينيا على سبيل الفرض الكفائي أحيانا، وقد يرقى في بعض الأحيان إلى مستوى الفرض العيني على شخص بذاته أو

على جماعة معينيين بذواهم، حيث يلزمهم ولي الأمر ويجبرهم على أداء هذه الوظيفة التي تعينت عليهم، والتي لا ينهض بها سواهم، حتى تستقيم أحوال الأمة بها، ومن حق ولي الأمر أن يعاقبهم أفرادا كانوا أو جماعة إذا لم ينهضوا بهذه المسئولية التي أصبحت بمثابة الدين الواجب الأداء كما إذا تعين على جماعة ممارسة مهنة الطب أو صناعة الأسلحة للجيوش، أو فن الهندسة أو القيام بخدمات أخرى لا ينهض بها سواهم.

والقرآن الكريم يحث العقل ويدفعه دفعا إلى التعرف على هذا الكون واكتشاف قوانينه، ومعرفة خصائصه والتعرف على العلاقات المتبادلة بين أنواعه وأجزائه للوقوف على حصائص العلاقات السببية الكامنة فيه، لأن ذلك كله يرتبط برسالة الإنسان في هذا الكون والهدف من وجوده، واستخلافه في الأرض وتنفيذه للأمر القرآني باستعمارها.

وهذه المهام لا تتم للمسلم إلا باكتشاف قــوانين الأشــياء ومعرفة العلاقات السببية فيها، ليستطيع أن يحقق فيها المعنى الإلهي المقصود من تسخير هذا العالم من سمائه إلى أرضه لصالح الإنسان.

ولقد شاع العلم بهذه الآيات القرآنية التي تأمر العقل بالنظر

والتأمل، وأصبحت معروفة للعامة والخاصة، ولذلك سوف أعفى نفسه من سردها في هذا المختصر ، ولكن الذي يلفت النظر وأنبه إليه أن منهج القرآن في سوق هذه الآيات كان يأخذ بمبدأ التدرج والترقي من مستوى معرفي إلى مستوى آخر أرقى وأدق، ويفت أمام العقل مجالات للنظر وآفاقاً أرحب للتأمل كان يجهلها العقل من قبل، لتكون مسرحا لنظره العقلي وعمله الفكري. فالكون كله قد أعده الخالق سبحانه وجعله مهيأ للنظر العقلي؛ ليجعل منه حبلا ممدودا وسببيا موصولا بين الإنسان العارف وموضوع المعرفة من جهة وغاية هذه المعرفة وهدفها من جهة أخرى، ولذلك كانت آيات القرآن المتصلة بهذا الموضوع تختم غالبا بقوله تعالى:

١- نحد آيات القرآن في هذا الصدد تأمر الإنسان بالنظر إلى البيئة التي يعيش فيها الإنسان وما فيها من أصناف الموجودات من حيث كيفية الصنعة، دقة وإتقانا، فنقول لسه: ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِيلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى اللَّهِالِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى اللَّهَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴿ السَّهَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴾ السَّهَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴾ السَّهَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴾ السَّهَآءِ كيف رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴾ السَّهَآءِ كيف رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴾ السَّهَآءِ في المنظر إلى المنظر المنظر إلى المنظر المنظر إلى المنظر المنظر المنظر إلى المنظر المنظ

# وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ا

والسؤال في هذه الآيات يدور حول كيفية الصنعة وليس عن وجودها ، والفارق كبير بين مضمون السؤالين؛ فالسؤال عن كيفية الصنعة لا يملك الإجابة عنها إلا صانعها أو من كان في مستواه من العلم بكيفيتها والغاية والقصد منها... ولذلك فإن النظر العقلي هنا يدرك من مضمون السؤال حسب استطاعته فقط فهو يدرك منها ولا يدركها، لتبقى القضية كلها في نطاق الإعجاز من حانب ومطلبا شرعيا للعقل من جانب آخر.

النظر إلى القرآن من العقل ألا يكتفي . عجرد النظر إلى هذا الكون، بل لابد أن يخترق ظواهره ليكتشف ماذا في داخله، قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ ﴿ وَمَعْلُوم أَن الأَمْرِ بِالنظر فِي الشيء وَٱلْأَرْضِ ۚ ﴿ وَمَعْلُوم أَن الأَمْرِ بِالنظر فِي الشيء أَعْلَى درجة من مجرد النظر إلى الشيء، فليصعد الإنسان إلى القمر – إن شاء – أو إلى ما شاء من الكواكب، وليهبط القمر – إن شاء – في باطن الأرض مكتشفا وباحثا، فإن ذلك – إن شاء – في باطن الأرض مكتشفا وباحثا، فإن ذلك

<sup>(</sup>١) سورة الغاشية: الآيات [١٧- ٢٠].

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: آية [١٠١].

## العقل والكون:

وحين يذكرنا القرآن بأحوال الأمم السابقة وكيف حرت عليهم السنن الإلهية في الكون من ازدهار للحضارات أو الهيار لها، فإن ذلك كان على سبيل التعليم والإفادة من الدرس والعبرة من التاريخ، ليكون تاريخ الإنسان نفسه مجالا رحب لعمل العقل، ليتعرف منه على أساس ازدهار الحضارات والهيارها، ليعي العبرة من قص القرآن لهذه السنن وعلاقتها بالأفراد والجماعات، فالكون كله مسرح للعقل وميدان لعمله، وتاريخ الإنسان كله مسرح لنظر

(١) سورة هود: آية [٦١].

العقل، والعقل مهيأ للسيطرة الكلية على الكون واحتواء تاريخه، فكرا وتأملا، مقدمات ونتائج، علاقات بين الأشياء، أسباب ومسببات، تسخيرا وتوظيفا، وتلك مهمة العقل ووظيفته في عالم الشهادة، وذلك واجبه الشرعي الذي ندبه القرآن له وحثه عليه وأمره به.

وليست من قبيل المصادفة أن يلفت القرآن نظر المسلم إلى بعض آيات بعينها من آيات الله في كونه جعلها اسما وعلما على بعض سور القرآن، وكأنه يقول للعقل في هذه اللفتة، تلك قصية تحتاج إلى نظر وتدبر، وقد يقرأ المسلم هذه الآيات دون أن يعيرها حقها من النظر والتدبر مع ألها تحتاج من القارئ أن يقف أمامها طويلا وطويلا، لألها جاءت بصورة شاملة لكل أنواع الموجودات غاليا.

١- فهناك آيات تنتمي إلى عالم الحشرات جاءت علما على
 بعض السور للقرآن، مثل سورة النحل، سورة النمل، سورة العنكبوت.

٢ - وهناك آيات تنتمي إلى عالم الأفلاك والطبيعة كانت علما
 على بعض سور القرآن، مثل سورة الشمس، سورة القمر،

سورة الرعد.

٣- وهناك آيات تنتمي إلى عالم النبات، مثل سورة التين
 والزيتون.

٤ - وآيات تنتمي إلى عالم الحيوان، مثل سورة البقرة، سـورة الأنعام.

٥ - آيات تنتمي إلى عالم الزمان، وبعض أوقاته مثل سورة الليل، سورة الضحى، سورة العصر، سورة الفجر.

٦- آيات تعبر عن الكون كله، سورة الملك.

٧- آيات تعبر عن أصل الإنسان في بعض مراحله، سورة الإنسان.

# القسم في القرآن الكريم:

ويقسم القرآن ببعض الآيات تنبيها للعقل إلى أهميتها في حياة الإنسان وإلى ضرورة الاهتمام لها فكرا وتأملا وتوظيفا: ﴿ \* فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِع ٱلنَّجُومِ ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ

.(1)

﴿ فَلَآ أُقۡسِمُ بِمَا تُبۡصِرُونَ ۞ وَمَا لَا تُبۡصِرُونَ ۞ ﴿ ``.

﴿وَٱلَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ۞ وَٱلصُّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ ۞ ﴿ "".

﴿ فَلَآ أُقْسِمُ بِٱلشَّفَقِ ﴿ وَٱلَّيْلِ وَمَا وَسَقَ ﴿ وَٱلْقَمَرِ إِذَا اللَّهُ وَالْقَمَرِ إِذَا اللَّهُ فَ اللَّهُ فَا إِنَّا اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ فَا إِنَّا اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ وَمَا وَسَقَ اللَّ اللَّهُ فَا إِنَّا اللَّهُ فَا أَنْ إِنَّ اللَّهُ فَا إِنَّا اللَّهُ فَا أَلَّا اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا أَنَّا اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ فَا أَنَّا اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ فَا أَنَّا اللَّهُ فَا أَنَّا اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللّ

هذه بعض آيات الله في كونه التي يستحث العقل ويدفعه دفعا للنظر والتأمل فيها، وهذا الكون هو عالم العقل ومسسرحه الذي يملك العقل أدوات التعامل معه، ويستطيع السيطرة إن شاء على قدر استطاعته، يجعل القرآن عمل العقل فيه وتعامله معه مطلبا شرعيا وواجبا دينيا وعبادة يتقرب بها إلى الله يعاقب المحتمع كله على التفريط فيه أو الإعراض عنه.

ومن الأمور اللافتة للانتباه أن الآيات السابقة تتسع دائرتها

(١) سورة الواقعة الآيتان [٧٥، ٧٦].

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقة الآيتان [٣٨، ٣٩].

<sup>(</sup>٣) سورة التكوير: الآيتان [١٨، ١٨].

<sup>(</sup>٤) سورة الانشقاق: الآيات [١٦- ١٨].

لتشمل الكون كله من عالم الأفلاك إلى عالم النبات وعالم الجماد، فليس في الكون ما هو غريب على العقل، وليس فيه ما هو فوق مستوى الإدراك العقلي، أو يعز على العقل مناله، فالكون كله موضوع بحثه وموضوع كده وكبده، وحين يعمل العقل ويستفرغ وسعه بحثا وفكرا وتأملا يكون حينذاك في عبادة شرعية لله، وكلما ازداد عمله وعلمه ازداد لله خشية ومن الله قربا ﴿إِنَّمَا وَكُلُمَا وَلَمُ الْعُلُمَا وَاللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلُمَا وَأَلْهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلُمَا وَأَلْهُ .

وينبغي أن يبدأ توظيف العقل في عالم الشهادة من هذا المنطلق القرآن، ومن خلال تحديد القرآن لوظيفته في هذا الكون: لقد ندبه للنهوض بها وأتتمنه عليها، وطلب منه إعمار الكون تبعا لهذا المنهج باكتشاف القوانين، والتعرف على العلاقات السببية الكامنة في الأشياء، ليسخر الكون كله لخدمة الإنسان وتحقيق مصالحه، وليحقق في ذلك معنى الاستخلاف عن الله في الأرض.

ومن جانب آخر فإن النكوص عن أداء هذه الوظيفة إهدار لطاقة العقل وضياع لرسالة الإنسان، وجريمة في حق الدين والدنيا معا، وعلاقة العقل بعالم الشهادة على هذا النحو السابق تقوم على أسس معينة يعتبرها القرآن أركانا لتكليف العقل بمذه الوظيفة، بحيث

إذا تخلف ركن منها سقط عن الإنسان ما يقابله من التكاليف الشرعية.

 ١- إن العقل يملك القدرة المؤهلة لــه للتعرف على هذا العــالم واكتشاف قوانينه وتحديد العلاقات السببية بــين أنواعــه، ليجعل منه مملكته التي استخلفه الله عليها.

٢- إن الله تعالى قد زود الإنسان بالحواس الخمس، وجعلها جنودًا للعقل بها يتعرف بها على كل محسوس، وفي نفسس الوقت هي مناط مسئولية الإنسان أمام الله يوم القيامة، إذا أساء استعمالها أو أهمل توظيفها ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمُ أَوْلَتَهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولاً عِلْمَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولاً عِلْمَ ﴿ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولاً فَيْ ﴿ وَالْهُولَا تَعْفَى كُلُ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولاً ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَنْهُ مَسْعُولاً ﴿ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ مَسْعُولاً ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

والتكاليف الشرعية منوطة بهذه الأدوات المعرفية وحودا وعدما، فإذا تخلف واحد منها سقط عن الإنسان ما يقابلها من التكاليف الشرعية، ولذلك كان من القواعد الأصولية، إذا أخذ ما وهب سقط ما وجب. وقال تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إلَّا مَآ

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: آية [٣٦].



## ءَاتَنهَا ۞ ﴿ ''.

٣- هذه الحواس هي روافد المعرفة العقلية عن عالم الشهادة، هي حواسيس العقل وعيونه حسب تعبير الغزالي، وبدون هذه الجواسيس لا يستطيع العقل أن يعلم شيئا يقينيا عن عالم الشهادة، فمن فقد حاسة البصر فاته العلم بعالم المرئيات، ومن فقد حاسة السمع فاته العلم بعالم المسموعات وهكذا شأن بقية الحواس.

فكل حاسة مسلطة على عالم معين تتعرف عليه وتنقل إلى العقل إحساسها بهذا العالم المعين.

حاول – أيها القارئ – أن تتخيل معي إنسانا خلقه الله بدون هذه الحواس الخمس، ماذا يمكن أن يتكون لديه من معلومات يقينية عن هذا العالم الحسي؟ ولذلك كان من الأصول المعرفية أن من فقد حسا فقد علما، فمن العبث أن تسأل الأعمى عن الفرق بين الأسود والأبيض، أو تسأل الأصم عن الفرق بين على من يملك صوت الإنسان وصوت الحمار، وهذا المعني يصدق على من يملك

(١) سورة الطلاق: آية [٧].



الحواس، لكنها تعطلت عن العمل لوجود الآفة بما أو وجود مانع قوي كالمريض بالصفراء مثلا فإنه قد يحس طعم العسل مرا والذي على بصره غشاوة قد يرى الأشياء على غير ما هي عليه، فيرى الصغير كبيرا والكبير صغيرا.

٤- أن ما غاب عن حواس الإنسان وتجربته الشخصية، في هذا العالم فقد غاب عن العقل العلم اليقيني به عن هذا الطريق، طريق التجربة الحسية، لكن قد يعلمه عن طريق آخر غير تجربته هو، كأن يعلمه عن طريق خبر المعصوم عن طريق ما تواتر العلم به عن الأمم السابقة ... إلى غير ذلك من طرق العلم الأخرى، فكل ما ثبت صدقه عن طريق تجريب الغير له وتم العلم به لزم الأخذ به والعمل طريق تجريب الغير له وتم العلم به لزم الأخذ به والعمل من لم يجرب بنفسه، وهذا في عالم الشهادة معلوم بالاضطرار من كل أحد.

فالمريض لا يسوغ له أن يمتنع عن تناول الدواء الذي وصفه الطبيب بدعوى أنه لم يجربه قبل ذلك بنفسه، والأعمى لا يــسوغ له أن ينكر ضوء الشمس بحجة أنه لم يره بنفسه، وهكذا يتــواتر

العلم لدى العامة والخاصة بكل ما ثبت صدقه مما جربه غيرنا، ولم تدركه حواسنا، وأصبح العلم به، والعمل بمقتضاه لازما لنا لـزوم ما جربناه بأنفسنا وأدركناه بحواسنا، ولا فرق في ذلك بـين مـا جربه الشخص بحواسه وما جربه غيره، فالأخــذ بكــل منهما ضرورة عقلية كمصدر من مصادر المعرفة.

ويدخل تحت ما جربه غيرنا العلم بأخبار الأمم الماضية، والأخبار المتعلقة بالعصر الذي نعيشه مما لم يقع منه تحت حواسنا، وما حربه غيرنا منها، كالعلم بسور الصين العظيم، وأن الكعبة في مكة وأن المرم الأكبر بالجيزة في مصر وكالعلم بنبوة الأنبياء السابقين.

وثما ينبغي أن يعلم أن هناك أمورا كثيرة يقتصر العلم بحا على مجرد الإخبار عنها فقط لأن الحواس لا تنالها بسبب غيابها عن الحواس، وليس لنا طريق إلى العلم بها إلا الخبر المتواتر، وهذا يشمل علمنا بتاريخ الإنسانية كله فإنه لم ينقل إلينا إلا عن هذا الطريق، ومن العبث إنكار تاريخ الأمم الماضية بدعوى عدم التجريب أو عدم السماع له.



٥

## الدين والدولة بين التاريخ والواقع

o ( % 2 ) o

ظهر في أدبيات القرن العشرين مجموعة من الثنائيات على السنة المثقفين وفي كتاباهم للدلالة على سياق ثقافي تاريخي معين مثل ثنائيات، الدين والدولة، العلم والدين، الدين والسياسة.. الخ، وارتبط ظهور هذه الثنائيات في أذهان الكثيرين بالنهضة الأوربية، وطبيعة الصراع الذي حدث في العصور الوسطى بين الكنيسة والعلماء، إذ من المعروف تاريخيا أن عصر النهضة بأوربا لم يبدأ إلا بعد تروة العلماء على رجال الكنيسة والدعوى إلى التخلص من سطوة رجالها على عقول الناس بمجموعة من الأوهام والخرافات التي دعت الناس إلى الإيمان كما على ألها دين وعقيدة، ووحي سماوي، فقد كانوا يؤمنون بأن الأرض هي مركز الكون وألها ليست بكروية، وأن

الأرض تدور حول الشمس. الخ، وكانوا يعتقدون أن ذلك دين وعقيدة ينبغي الإيمان به على أنه وحي من السماء.

وحين اطلع علماء أوربا على العلم الوافد إليهم من الحضارة الإسلامية في أسبانيا وجزيرة صقلية وجربوه بآلاتهم المعملية وجدوه يتناقض تماما مع الدين الذي يبشر به رجال الكنيسة، ولما أثبتت التجارب صدق هذا العلم الجديد، وأن ما يدعو إليه رجال الكنيسة قد بين العلم أنه جهل وخرافة بدأوا يرفضون آراء ومعتقدات رجال الكنيسة وبينوا للناس أنها خرافات وأوهام ليس لها سند من العلم و لا من العقل، وهنا بدأت قصة الصراع بين العلماء ورجال الكنيسة، وأعلنت الكنيسة حربا شعواء على العلم الجديد الذي أسموه بالعلم الشيطاني واستعانوا على العلماء بالسلطة السياسية (الإمبراطور) الذي كان يصدر قرار تعيينه وعزله من الكنيسة، ولا يخفى على أحد من المستغلين بدراسة التاريخ والحضارة قصة هذا الصراع المرير بين العلماء وسلطة رجال الكنيسة، وكيف اصطلى العلماء بنيران هذه السلطة من قتل وإحراق ونفى وتعذيب، وفي النهاية لم يصح إلا الصحيح. قد تمخضت هذه القضية عن انتصار العلم والعلماء، وبدأت أوربا نهضتها الحديثة تحت مظلة العلم والمنهج العلمي

وانتصرت السياسة للعلماء وبعد أن كان يصدر قرار تعيين الإمبراطور من الكنيسة أصبح الإمبراطور هو الذي يصدر عنه قرار تعيين رجال الكنيسة وعزلهم وصاروا موظفين يتقاضون رواتبهم من الدولة، وكانت فرنسا من أوائل الدول التي أعلنت ألها دولة علمانية تقوم أنظمتها السياسية والاجتماعية على "العلمانية المطلقة" التي تفصل بين الدين والدولة، وتعمل على إقصاء كل ما هو كنسي عن شئون الحياة في فرنسا، واتخذت من كتاب "العقد الاجتماعي" دستورا لها في النظام السياسي والاجتماعي، ثم انتشرت هذه الثنائيات في الأدبيات الفرنسية الدين والعلم، الدين والسياسة، الدين والدولة" وكان مصطلح العلمانية هو التحسيد العملي لقضية إقصاء الدين عن شئون الدولة، وتزامن ذلك مع ظهور بعض المذاهب الاجتماعية التي تناولت قضية الدين على أنه مرحلة تاريخية انقضى عصرها بظهور العلم الذي احتل مكانة الدين عندهم واستطاع أن يفسر لهم ظواهر الكون وغوامضه وانتشرت آراء أو جست كونت، "دور كايم" و "ليفيي بريل" التي حسدت هذه القضية في ضرورة إقصاء الدين عن شئون الحياة سياسيا واقتصاديا باعتباره مرحلة تاريخية انقضى وقتها بظهور العلم وساعد ذلك على انتشار هذه الثنائيات التناقضية في أوربا.

انتقلت هذه المصطلحات ومعها مصطلح العلمانية. إلى العالم الإسلامي، وهي محملة بفكرة التناقض بين "الدين والدولة" وبين الدين والعلم، والدين والسياسة... الخ. بمعين أن سياسة الدولة لا ترتبط بالدين وأن العلم يتناقض مع الدين وأن السياسة لا دين لها. وان أول من طبقها عمليا في السياسة هو مصطفى كمال أتاتورك حين تولى السلطة في تركيا بعد الانقلاب الذي قاده ضد السلطان عبد الحميد، فألغى اللغة العربية، والتعليم الديني من مناهج الدراسة، وألغى الكتاتيب واستبدل الزى الأوربي بالزى من مناهج الدراسة، وألغى الكتاتيب ومن المعروف أن مصطفى التركي البديل عن الانتماء الإسلامي، ومن المعروف أن مصطفى كمال أتاتورك من أصل يهودي ينتمي إلى يهود الدونمة، تربي في أندية روتاري أوربا، وكان هو رأس الحربة التي أصابت الخلافة العثمانية في المقتل وانتشرت في عهده هذه الثنائيات في تركيا وبلاد الشام ومصر وشمال إفريقيا وأحذ بعض المثقفين العرب يربط بين نهضة أوربا وظهور هذه الثنائيات ومصطلح العلمانية الدي

كما حاول بعضهم أن يربط بين تقدم أوربا ونهضتها العلمية وتخلصها من الدين المسيحي بدعوى أن ارتباطها بالدين كان سببًا في

تخلفها، وشيوع الخرافات والجهل بين أبنائها طيلة العصور الوسطى، وألها لم تنهض إلا بعد أن أعلنت رفضها للدين واعتناقها العلم ومصر والعقلانية بديلا عن الدين وأخذ دعاة العلمانية في بلاد الشام ومصر ينادون بضرورة التخلص من هذه الثنائية بإقصاء الدين عن مناهج الدراسة والسياسة وشئون الاقتصاد حتى تنهض بلادنا، كما لهضت أوربا فبشر بعضهم صراحة برفض الإيمان بالغيب واعتبره خرافة. وبشر بعضهم بفصل الدين عن السياسة واعتبار الدين مسألة شخصية فردية يمكن ممارسة شعائرها في داخل الأسرة ولا علاقة للدين بشئون الحكم والسياسة أو الاقتصاد...

وساعد على شيوع هذا اللون من التفكير ما كان عليه العالم العربي من تخلف علمي وسياسي واقتصادي إذا ما قورن بالعالم الغربي، وكانت هذه الفجوة التي تتسع يوما بعد يوم بين الشرق والغرب من أهم أسباب انتشار هذه الثنائيات في العالم العربي.

هنا أمور تحتاج إلى توضيح حتى يتبين للقارئ مدى عمق المأساة التي يعيشها بعض المشتغلين بالتنظير بين العالم الإسلامي والغرب.

١ - لم يتنبه هؤلاء إلى أن الإسلام ليس هو الكنيسة في موقفها
 من العلم والعلماء، وأن الآراء التي اعتنقها رجال الكنيسة

في العصور الوسطى لا تمت بسبب إلى الدين المسيحي الذي بشر به السيد المسيح التَّكِيُّلُمْ ، وإنما هي خرافات وأضاليل استذل بها رجال الكنيسة عقول السذج من الناس، حيى يظهروا أمامهم ألهم المختصون بعلم الأسرار والكهنوت التي لا يعلمها إلا هم، والدين المسيحي، بل كل دين، هو بريء مما كان يدعيه رجال الكنيسة دينا ووحيا في هذا الشأن.

7- إن أوربا لم تنهض لأنها تخلصت من الدين المسيحي، بــل فضت أوربا لأنها أخذت بأسباب النهــضة مــن العلــم والحرية - والديمقراطية والــتفكير العلمــي، ولا ينبغــي أن يخدعك زخرف القول بأن أوربا تخلصت من المسيحية لكــي تنهض، فإن المسيحية تسكن في مفردات الحضارة الأوربيــة وفنوها وآداها، يقول الفيلسوف الفرنسي رينان: " إن كــل شيء يمكن أن يضمحل في عقولنــا إلا الــدين"، ويقــول "اليوت" الشاعر الكبير في المسيحية نمت فنوننــا وتأصــلت قوانين أوروبا... وليس لتفكيرنا كله من معنى خارج الإطار المسيحي. وقد لا يؤمن أحدنا بأن المسيحية صحيحة، لكــن كل ما يقوله أو يفعله نابع من تراثه المسيحي ويعتمد في معناه على ثقافته المسيحية... وما أظن أن ثقافة أوروبا يمكن لها أن

تبقى إذا احتفى منها الإيمان المسيحي، فإذا ذهبت المسيحية فسوف تذهب كل ثقافتنا"، هذا هو حقيقة الموقف لمفكري أوربا من المسيحية كدين وعقيدة يستلهمونها في ثقافتهم"، وشئون حياهم، وإذا كان هذا هو موقف الفلاسفة والمفكرين فإن الموقف الرسمي لساسة أوروبا من المسيحية كان أشد من ذلك تمسكًا بالمسيحية كثقافة للشعوب ومصدر إلهام لهم، فحين تولى هتلر (أبو النازية) رئاسة الوزارة في ألمانيا كان أول إعلان له هو أن الثقافة الإنجيلية هي الثقافة الرسمية لألمانيا، وأمر بأن تعلق صورة السيدة العذراء وابنها على حدران المدراس، وأعلنت فرنسا أنها حامية لأتباع المذهب الكاثوليكي في العالم، وأرسلت البعثات التبــشيرية إلى بــلاد الشام وشمال إفريقيا، وبنت لذلك مدارس الفرنسيسكان والفرير في كل مستعمراتها، وكذلك فعلت بريطانيا وبلجيكا وهولندا وأمريكا، ولا تكاد تخلو دولة أوروبية من القيام بهذا النشاط التبشيري بالمسيحية في كل أنحاء العالم. فهل من المعقول أن نصدق القول بأن أوروبا نفضت يدها من المسيحية..؟ ولماذا لم يقرأ أصحاب هذه الأقوال تاريخ التبشير بالمسيحية في العالم الإسلامي ؟ ٣- إن أوروبا لم ترفض المسيحية كدين وعقيدة، ولكنها رفضت سطوة رجال الكنيسة ورفضت خرافاتهم وجهلهم باسم الدين، والإسلام في حقيقته يبارك ثورة العلماء على الخرافة والجهل، لأنه حاء للقضاء عليهما معا، فالإسلام حاء ليؤسس العلم والتفكير العلمي كمنهج في التفكير والسلوك، ومنهج في السياسة والحكم، فكيف يقاس هذا بذاك؟ فمن المعروف أن طلب العلم في الإسلام فريضة ومزاولة العلم عبادة وتسبيح لله، وكلما أحيا العالم حقا فقد أمات باطلا، ومن هنا كان العلماء ورثة الأنبياء، وكان مداد العلماء عند الله يوم القيامة يوزن بدم الشهداء.

3- إن السؤال الذي يطرح نفسه الآن... ما هي مبررات هذه الثنائية في عالمنا الإسلامي (الدين والدولة أو الدين والسياسة الدين والعلم)؟ إن طرفي هذه الثنائية لا تعارض بينهما في الإسلام، بل هما (توأم) يتعاونان ولا يتعارضان، فالإسلام يجعل العلم عبادة والعلم الصحيح دين وعقيدة، والسياسة هي حراسة الدين وسياسة الدنيا في حراسة الدين ولا انفصال بين طرفي هذه الثنائية أبدا في التصور الإسلامي

وأصحاب هذه الأصوات يجهلون من حقائق الإسلام بقدر ما يجهلون من الظروف والملابسات والأسباب التاريخية التي أفرزت هذه الثنائيات في أوروبا.

٥- لقد التقت أهواء العلمانيين على تمجيد النموذج الغربي حضارة وثقافة - فنادوا ولا زالوا ينادون بتقليد النموذج الغربي بإقصاء الإسلام عن السياسة والاقتصاد والتعليم. وأخذ بعضهم يوحي إلى بعض زخرف القول، ليزينوا هذه الأكذوبة عند أصحاب القرار التنفيذي، ليعمل على تقليص منهج الدين في المؤسسات التربوية أو يحذفها بالكلية حتى ينشأ الجيل بلا عقيدة ولا دين، ولو قرأ هؤلاء تاريخ الحضارات الإنسانية لأشفقوا على أنفسهم، لأنه لا توجد حضارة بلا دين أو اعتقاد تستمد منه روحها وتكون مصدر إلهام لها.

7- ومن الأمور اللافتة للانتباه أن أصحاب هذه الأصوات ر.عما استقر في أذها لهم الربط بين الواقع المتردي للمسلمين الآن، والإسلام كدين وعقيدة، وهذا الربط خطأ في المنهج كما هو خطأ في الواقع. ذلك أن التخلف الذي يعيشه المسلمون لا يحسب على الإسلام، بل هو دليل على أن واقع المسلمين في واد وإسلامهم في واد آخر. ولو كان واقع المسلمين تطبيقا

عمليا للإسلام لكانوا صناعا للتاريخ كما صنعوه من قبل، ولسادوا به الدنيا كما سادوها من قبل. يوم أن كان الإسلام لهم عقيدة وشريعة علما وعملا اعتقادًا وسلوكا، ومن المعلوم أن المبادئ الصحيحة في ذاتما لا ينبغي أن نحكم عليها بالخطأ أو الفساد إذا لم يحسن المرء تطبيقها في الواقع، أو لم يطبقها بالكلية وإنما يعود الخطأ واللوم على الإنسان نفسسه الذي يدعى الانتساب إلى هذا الدين أو ذلك المبدأ، فإن واقع المسلمين المتردي قد أسهم إلى حد كبير في انتـشار هـذه الثنائيات، لأنهم لم يأحذوا بأسباب النهضة، ولم يـسلكوا بأسباها فقد طلب المستحيل، ذلك أن واقع المجتمعات الإسلامية يكاد يكون في خصومة دائمة منذ ما يقرب من ثلاثة قرون مع أسباب هذه النهضة من الحريمة والعدالمة والسياسة والعلم والمنهج العلمي، وكل هذه القيم النهضوية قد أمرهم بما الإسلام وجعلها مفتاح الخلافة والاستخلاف ومناط تحقيق وظيفة التسخير والتعمير ونسوا العمل من أجلها وانصرم من بين أيديهم الأخذ بأسباب النهوض وانصرفت عقولهم عن الاشتغال بها.

فلا ينبغي أن نلوم الإسلام، وإنما على المسلمين أن يلوموا أنفسهم، ويتحملوا نتائج هذا الإهمال تخلفا وجهلا وتحميد ويأمن التاريخ. ويوم أن يحس العالم بكرامته، ويشعر المفكر بحريته، ويأمن صاحب الرأي على نفسه وعرضه وأهله يكون المجتمع قد وضع قدمه على البداية الصحيحة، للسير في الطريق الصحيح وتختفي هذه الثنائيات من أدبيات المجتمع المسلم، حيث ينتصر العلم للدين ويحتضن الدين كل علم صحيح، لأن الدين حق والعلم الصحيح حق، ومن المحال أن يتعارض الحق مع الحق، وإذا ظهر أمام بعض المفكرين ما يظنه متعارضا فعليه أن يعيد النظر فيما يدعيه دينا، فقد لا يكون دينا صحيحا أو لا علاقة له بالدين، وقد يكون ما معه من علم ليس علما صحيحا وإنما هو مصن مواريث القوم عاداقم، أما أن يكون الدين حقا والعلم صحيحا فمن المحال أن يقوم بينهما التعارض، وهذا ما عليه الإسلام وما يؤمن به المفكرون المسلمون.





## الخطاب الدينى المفترى عليه

احتل الحديث عن الخطاب الديني مساحات كبيرة من الكتابات الصحفية والأحاديث اليومية في أجهزة الإعلام، وكذلك تعددت الندوات، وعقدت المؤتمرات الكثيرة وأسهم بالمشاركة فيها لفيف من المثقفين المتخصصين في العلوم الإسلامية، ومن الذين لا علاقة لهم بهذا اللون من الدراسات ولاتربطهم بها صلة إلا مجرد الحضور في مثل هذه المؤتمرات واللقاءات الثقافية تلبية منهم للدعوة الموجهة إليهم من القائمين على إعداد هذه الندوات، وربما كان بعضهم - كما هو واقع - من حملة الأقلم السي لا تكتب عن الإسلام إلا منفرين منه أو محرضين على الملتزمين به أو ساخرين من الدعاة إليه.

من يتابع ما كتب وما أذيع خلال العقد الأخير خاصة بعد أحداث سبتمبر - يتبين لــه أن هناك أقلامـا وعقـولا كانــت



جاهزة ومعدة سلفا للانقضاض على الخطاب الديني، وأحيانا على خطاب الدين نفسه، كما لو كانت القضية عبارة عن معركة قد تم الإعداد لها بمفردات وبمصطلحات أشبه بالقنابل أو المقذوفات النارية، التي حملت في لهيبها كل أسباب تأخر المسلمين وأسباب أزماهم الراهنة (اقتصاديا وعسكريا، وثقافيا وربطتها بالخطاب الديني، وحملته أوزار الأمة وأوزار واقعها المؤلم، فوجدنا من يطالب بتجديد الخطاب الديني فيما يتعلق بقضايا المرأة حتى نعيد اليها حقوقها السلبية بسبب الخطاب الديني، ووجدنا من يطالب بتجديد الخطاب الديني فيما يتصل بقضايا الجاد وثقافة السلام، و بتجديد الخطاب الديني فيما يتصل بقضايا الجاد وثقافة السلام، و أكثر المعطوفات من الأزمات الراهنة التي تسبب فيها الخطاب الديني عند هؤلاء وهؤلاء، وبلغت خطورة الأزمات الراتب بفرنسا لتي ترتبت على الخطاب الديني أن عقدت له ندوات بفرنسا لترسم للمسلمين منهج التغيير والتجديد للخطاب الديني.

#### لماذا التجديد ؟

ولابد أن نشير هنا أولا إلى أننا لــسنا ضــد التجديــد في الخطاب الديني أسلوبا ومنهجا وموضوعا على مستوى مفــردات المناهج الدراسية – وهو الأهم من وجهة نظرنا – وعلى مستوى

الخطاب الدعوى والإعلامي، فهذا أمر ننبه إلى أهميته كمطلب ديني وأمر شرعي نادينا به ودعونا إليه وما زلنا ندعو وننددي بأهميته تحسيدًا لروح الدين نفسه وتحقيقا لمقاصد الشريعة التي تدور مع المصلحة المعتبرة شرعا وجودًا وعدما، ومن هنا كان من الآثار التراثية المحفوظة أنه حيثما وجدت مصلحة المسلمين فثمة شرع الله، وكان في يرسل الدعاة ويوصيهم بأن يكونوا مبشرين لا منفرين، وأن يخاطبوا الناس على قدر عقولهم، ومن يطالع أبجديات علم أصول الفقه يتيقن تماما من أهمية التجديد والاجتهاد حسب النوازل ومستحدثات العصور، لكن الذي قرأناه ونقرأه وسمعناه ونسمعه لا يتصل بالخطاب الديني فقط، بل يتصل بعضه بخطاب الدين نفسه، وفرق كبير بين تجديد الخطاب الديني الذي يدعو إليه ونطالب به والقول بتجديد حطاب الدين نفسه الذي يدعو إليه ونطالب به والقول بتجديد خطاب الدين نفسه الذي يدعو إليه

ولقد كثرت الكتابات والأحاديث عن تحديد الخطاب الديني حتى أصبح الحديث عنه ممجوجا، وأصبحت كلمة "تحديد" كلمة هولامية لا مضمون لها ولا تحمل معنى محددًا، فما المطلوب تحديدا تحت هذا العنوان ؟ وهل الغاية المطلوبة هو تحديد

الخطاب الديني أم المقصود تجديد حطاب الدين نفسه ؟ وإذا كان بعضهم يكتب صراحة بأنه لا ثوابت هناك ولا مقدسات، وإذا كان البعض يكتب صراحة بأن النصوص الدينية ترتبط بزماها تاريخيا ومكانيا وكذلك فإن الأحكام الشرعية التي يتضمنها النص الديني ليس لها عندهم صفة العموم ولا الإطلاق، بل لابد من تغيير هذه الأحكام التي قد سنناها وأعطيناها صفة الإطلاق والعموم، ولا يغيب عن ذهنه أن يضرب لنا المثال بالحكم الشرعي الذي يجب تغييره، وهو نصيب المرأة في الميراث، والحجاب وبعضهم أعلنها صراحة بأن الإيمان بالغيبيات هو سبب ما نحن فيه من نكسات وتأخر إلخ.

فهل هذا حديث عن تحديد الخطاب الديني أم هو حديث عن خطاب الدين نفسه ؟! ووراء هذا اللون من الحديث ما وراءه الخ.

إن الخطاب الديني يدور على ألسنة المتحدثين والدعاة وفي كتاباتهم - حول قضايا أربع - العقائد - العبادات - المعاملات - الأخلاق وأن العقائد والعبادات والأخلاق تمثل ثوابت الدين وأسسه وأغلبها تتفق عليه الأديان السماوية الثلاثة، فإن ما صح من التوراة والإنجيل قد صدقه القرآن في هذه القضايا الثلاث، ويقين أن

الخروج من الأزمات التي يعاني منها المجتمع لا يحتاج إلى تجديد الخطاب الديني بقدر حاجته إلى تفعيل الدين وربط حركة المجتمع بأوامره ونواهيه، لأن تغيب الدين عن حركة المجتمع قد أسلم الأمة كلها إلى نوازع شيطانية تتحكم فيها أهواء النفوس المريضة فاستباحت الحرمات وداست المقدسات لأنه لم يعد هناك ما يصون الحرمات، ولا يحمي المقدسات بسبب تغييب الدين عن حركة المجتمع، فالأولى لانتشال الأمة من هذا السقوط أن يطالبوا بتفعيل الدين حتى تصان حرمات الأمة وتحمى مقدساقم، فلو كان الدين حيا في قلوب الأمة، لما نهبت الأموال من البنوك، وما احتكر تاجر قوت الأمة، وما تحول الطبيب إلى مضارب بصحة الإنسان، وما تحول المهندس إلى خائن في مواد البناء، وما... وما.. الخ، لأن في تفعيل الدين إحياء للرقابة الذاتية في داخل الإنسان وإحياء لضميره، فيه حياة لقلبه من الموات، فيه إصلاح لقلبه من الفساد.

مراقبة لله في سره وعلانيته وهذا وفي هـذا ينبغـي أن نـتلمس المداخل الصحيحة للإصلاح وإن كنا حقا نريـد الإصـلاح، وصـدق الرسول على حين قال: « إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجـسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب » فمن هنا ينبغـي أن

نبدأ بتفعيل الخطاب الديني، لقد ربط البعض بين الخطاب الديني وظاهرة الإرهاب، والذين روجوا لهذه الأكذوبة هي مراكز البحوث التي أسستها الصهيونية ورصدت لها الميزانية الضخمة، لكي تروج للفكر الصهيوني ضد الإسلام والمسلمين في أمريكا وأوربا، وكان أول ما أطلق هذا المصطلح الكريه على جماعة حماس في فلسطين، ثم تناقلها - للأسف الشديد - الإعلام العربي وقت أن كان الإعلام يتغنى بثقافة السلام، ولاكتها الأقلام كوصف ملازم للمسلمين وإفراز ثقافي للخطاب الديني في هذه في الإسلام، ولقد ظلموا الحقيقة بقدر ما ظلموا الخطاب الديني في هذه القضية، فإن للإرهاب المعاصر أسبابا اجتماعية واقتصادية وسياسية يقف على قمتها الطرف العالمي الظالم لقضية فلسطين وأبناء فلسطين، وهذا التواطؤ العالمي الذي لا نظير له في تاريخ الإنسانية على ظلم شعب ضاع وطنه وعرضه ومستقبله وأمله، وإذا رفع الواحد منهم حجرا في يده يدافع به عن نفسه ووطنه جعلوه إرهابيا ومتطرفا رافضا للسلام. أما من يداف من نفسه ووطنه جعلوه إرهابيا ومتطرفا رافضا للسلام. أما من

هل سمعتم أو قرأتم في التاريخ قلبا للحقائق كما يجري الآن حول هذه القضية، ولماذا يغمضون أعينهم عن الأسباب الحقيقية لهذه الظاهرة وينسبونها إلى الخطاب الديني ... ولماذا لم يقرأوا

الخطاب الديني الإسرائيلي، ليتعرفوا على مناهج التربية الدينية في إسرائيل، التي تربى أبناءها على التقرب إلى الرب بقتل العربي والفلسطيني واغتصاب أرضه وهتك عرضه.

إن الخطاب الديني الإسرائيلي هو المادة الأساسية التي يتــشكل منها القرار السياسي الإسرائيلي في تحديد علاقتها بالعرب وبــالأرض وبفلسطين، ليجعل منها شعبا مختارا، ويجعل من أرض فلسطين هديــة الرب لإسرائيل ويجعل من دم العرب قربانا يتقرب به الإســرائيلي إلى ربه، فمال العربي وأرضه وعرضه مباح لليهودي يجب أن يستولى عليه ليرضي به ربه، هذه أمور تمثل الثوابت المقدسة في الخطــاب الــديني الإسرائيلي، فأين صوت أمريكا من ذلك ؟!

ولك أن تقرأ بعض المفردات لما يحتويه الخطاب التوراتي وينادي به الخطاب الديني في مناهج الدراسة في إسرائيل.

الرب إلهك، لتكون شعبا أخص من جميع السشعوب السذين على وجه الأرض (تثنية  $\sqrt{7}$ ) إن سمعت عن إحدى مدنك التي يعطيك الرب إلهك لتسكن فيها قولا فسضربا تسضرب سكان تلك المدينة بحد السيف، تجمع كل أمتعتها إلى وسط ساحتها وتحرق بالنار المدينة وكل أمتعتها كاملة (تثنية  $\sqrt{17}$ ) واعدك الرب أن تكون له شعبا خاصا وأن يجعلك مستعليا على جميع القبائل. الرب قد اختار يعقوب لذاته وإسرائيل لخاصته.

هذه نماذج قليلة من الخطاب الديني في إسرائيل، فأين أمريك من هذه النصوص، أليست هذه النصوص تمثل برنامج عمل لسياسة إسرائيل الآن مع فلسطين وماذا نجد في التلمود من العقيدة العنصرية التي تدعو إلى نبذ الآخر وقتله وسلبه، اقرأ معي لتحكم أي الخطاب اين ينبغي تغييره الخطاب الإسلامي أم الخطاب الإسرائيلي؟

١- إذا ضرب (أمي) إسرائيليا ؟ فإن الأمي يستحق الموت ولو
 لم يخلق اليهو دي لانمحت البركة من الأرض.

٢- إن النطفة المخلوق منها غير اليهودي نطفة حصان، يصرح لليهودي أن يطعم الكلب في الأعياد ولا يطعم الأمي.

- ۳- إذا رد اليهودي مال الأمي الذي فقده فإن الله لا يغفر لـــه
  ذنبه، يذنب اليهودي ذنبا لا يغفر إذا رد مال الأمي.
  - ٤- إذا سرق اليهودي مال غيره الآدمي نال بركة الرب.
- ٥-كل مكان تدوسه أقدامكم يكون لكم من البرية ولبنان من النهر (الفرات) إلى البحر الغربي يكون لكم لا يقف
  إنسان في وجوهكم.
- ٦- انظر من الموضع الذي أنت فيه شمالا و جنوبا و شرقا و غربا؟
  لأن جميع الأرض التي أنت ترى لك أعطيها لك ولنـــسلك إلى الأبد.
- ٧- إن لم تطردوا سكان الأرض من أمامكم يكون الدين تستبقون منهم أشواكا في أعينكم ومناحس في حنوبكم،
  ويضايقونكم على الأرض التي أنتم ساكنون فيها.
- ٨- أمرقم التوراة بحرق الأخضر واليابس وإبادة كل حي وقتل الذكور وسبي النساء (تثنية ١٢ ١ ٧).
- هذه نماذج وغيرها كثير مما تخاطبنا به إسرائيل عملا لا قولا. منذ قرون من الزمن أين أمريكا من تعديل الخطاب الـــديني

في إسرائيل؟ هل يجرؤ واحد من قادة أمريكا أن يطالبوا إسرائيل بتعديل مناهجهم الدراسية التي يتربى عليها الناشئة وسط هذا الزخم من الفكر والعقائد اللا إنسانية أم يخافون الوقوع تحت طائلة المعاداة للسامية؟ لماذا تغمض أمريكا أعينها عن هذا اللون من الفكر العقدي الذي ما نزل به وحي ولا بشر به موسى عليه السلام وتطالب المسلمين بتعديل مناهجهم الدينية.

إن أساس الخطاب الإسلامي في حواره مع الآخر قائم على القاعدة القرآنية ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن ذَكْرٍ وَأُنتَىٰ وَجَعَلْنَكُم مُّ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَنكُم ۚ وَجَعَلْنَكُم مُّ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (١).

وفي السنة النبوية: «كلكم لآدم وآدم من تراب، لا فضل لعربي على أعجمي ولا لأبيض على أسود، الناس سواسية كأسنان المشط» ومبدأ المساواة هو مركزية الخطاب الديني في الإسلام.

فأي الخطابين يجب أن يكون دينا للإنسانية، وأيهما ينبغي تعديله ؟

(١) سورة الحجرات : [١٣].



ولا ينبغي أن يفهم أحد أننا هنا نقارن بين عقيدتين أو دينين —حاشا لله ومعاذ الله أن نكون كذلك – ولكن الذي ألفت النظر إليه أن منطق القوة قد تسيد ليعلو على قوة المنطق ليصور باطلل الآخر حقا يجب اعتقاده ويصور حق المسلمين باطلا يجب تعديله أو تبديده ومن المؤسف أن كثيرا من الكتاب قد شهروا أقلامه ضد الخطاب الديني وحملوه أوزار الواقع وما يحمله من خطايا أبنائه وأصبح نهبا لكل ذي هوى يشرع فيه نابه ومخلابه.

ومرة أحرى أكرر لست ضد تجديد الخطاب الديني، بـل قـد نادينا وما زلنا ننادي به، لكن أن تسن الرماح وتشرع الأسنة في وجه الخطاب الديني ويحمله البعض أوزارنا فهذا مجافاة للحقيقة وهروبا من علاج المشكلات التي نعيشها بمنهج علمي يكشف عن أسبابها الحقيقية وجذورها الضاربة في أعماق المجتمع ليصح العلاج في النهاية.

فما دور الخطاب الديني في وجود الأزمات المتعددة التي يعاني منها المجتمع الإسلامي كله حتى نشن ضده هذه الحملة القاسية.

هل الخطاب الديني هو الذي حلق الأزمة الاقتصادية - أم هو سبب الأزمات المعاصرة في واقع الأمة ؟



هل الخطاب الديني هو السبب في نهب الأموال من البنوك والهروب بها، هل هو سبب التخلف المزري في مناهجها الدراسية؟ اهل هو سبب الإفساد السياسي والاجتماعي في العالم الإسلامي هل هو سبب الهزائم والنكسات التي تعيشها الأمة منذ ما يقرب من قرنين من الزمان؟ ما علاقة الخطاب الديني بأزمات الواقع في الأمة حتى نكون منصفين، إننا نعيب الخطاب الديني ونحمله أوزارنا في حين أن العيب فينا نحن إننا كما قال الشاعر قديما:

### نعيب زماننا والعيب فينا وما لزماننا عيب سوانا

إننا في حاجة إلى شجاعة وقوة لمواجهة أنفسنا بهذه الحقيقة رغم قسوتها على النفس، لأن واقعنا الثقافي والاجتماعي حير شاهد على هذه الحقيقة فما بالنا نهرب منها ونحمل الخطاب الديني أوزارها.

أليس فينا ومنا من ينادي باحتزال المواد الدينية من مؤسساتنا التعليمية أو التخلص منها كلها .

أليس فينا ومنا من ينادي بإلغاء النص الدستوري على أن مصر دولة إسلامية وأن دين الدولة هو الإسلام ؟

أليس فينا ومنا من يكتب صراحة عن تاريخية الإسلام وتاريخية القرآن وأحكامه فهل هذا هو التجديد المطلوب الذي يدندن البعض حوله مبشرين بما تريده أمريكا في المنطقة ؟!!

نعم ... نحن نادينا وننادي بتجديد الخطاب الدعوى ليناسب لغة العصر، وليضع المستمع في مواجهة مشكلاته المعاصرة بحلول إسلامية في ضوء قواعد الدين وأصوله وليس الانعتاق أو الانفلات من الضوابط الدينية تحت هذه المسميات التي تشبه وضع السم في إناء العسل.

وما لم نصدق مع أنفسنا ومجتمعنا وواقعنا في تــشخيص أمراضه وعلاجها بالمنهج العلمي - لا الانفعالي - فإننا بذلك لم نؤد حق الوطن علينا.

وما أريد إلا الإصلاح ما استطعت، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.



٧

# من معالم المنهج التربوى عند الإمام الغزالي

o ( % 2 ) o

يعتبر أبو حامد الغزالي من كبار المفكرين الــذين اهتمــوا بالأخلاق ودراستها على نحو منهجي وصوفي يمزج فيه بين العلــم والعمل، وقد اختلط عنده الدرس الأخلاقي بالــدرس التربــوي العملي بدراسة النفس وأحوالها، وجاء كتابه العظيم "إحياء علــوم الدين" موسوعة في الدراسات الأخلاقية التربوية على سواء، حيث جمع فيه آراءه التي أفرد لها مصنفات صغيرة في شكل رســائل أو أجوبة على أسئلة، وجهها إليه بعض مريديه أو اتخــنها منــهجا ليطرح آراء إجابة على سؤال يتصل بموضوعه التربوي.

وإذا أضفنا إلى كتاب إحياء علوم الدين مصدرا مهما اعتمد

عليه الغزالي وأفاد منه كثيرا في كتابه الإحياء وهو كتاب "قـوت القلوب" لأبي طالب المكي من كبار أئمة التصوف نكون بــذلك قد وضعنا أمام أعيننا أهم كتابين في الـــدرس الأخلاقـــى عنـــد الصوفية، ولعل العنوان الذي احتاره كل من الغزالي والمكي لكتابه يحمل دلالة قوية في بيان المعنى المقصود لكل منها من تأليف كتابه. فالغزالي وسم كتابه "بإحياء علوم الدين" وصرح في أول الكتــاب أنه يشكو من انصراف الخلق عن الاهتمام بالجوهر والمضمون إلى الاهتمام بالشكل والمظهر. خاصة في السلوك وممارســة الــشعائر الدينية والطقوس، وأن البحث عن المعنى والمضمون قد ضاعت معالم الاهتمام به حيث لم ينشغل به أحد، وتحولت عبادات الناس وممارساهم للطقوس الدينية أعمالاً مظهرية يخلو من الإحسساس القلبي والشعور الوجدان، وبالتالي لم يظهر أثرها في حياة الناس ليحيى به هذه المعاني الدينية في قلوب الناس، وليلفت نظر الناس إلى أن أهمية تطهير الباطن أكبر وأهم من الاهتمام بتطهير الظاهر، وأن صحة القلب من أمراض النفاق والرياء و ...و ... أهم من صحة البدن؛ ولذلك وسم كتابه "بإحياء علوم الدين"؛ ليربط بين النظر والعمل، بين الدين والأخلاق.

إن هذا السفر العظيم يعتبر ثورة روحية في وجه أصحاب الطقوس والشعائر الجوفاء التي لا تعبر عن حياة القلب وامتلائه بمعاني الإيمان بقدر ما تعبر عن سلوك مظهري لا يتجاوز أثره موقع أقدام صاحبه، ولذلك نجد الغزالي يصرخ بصوت عال في وجوه المريدين أن يقترن السلوك المظهري وعمل الجوارح بحياة القلب ويقين الاعتقاد، ليكون القلب المؤمن والعقيدة الحية هي التي تحرك الجوارح حبا في الالتزام بالأوامر والنواهي؛ وليس نفاقا للمحتمع أو كسبا للشهرة، ولذلك كان اختيار هذا الاسم المعبر عن أهداف الغزالي ومقاصده (إحياء علوم الدين).

وكذلك فعل أبو طالب المكي، حيث وسم كتابه العظيم "قوت القلوب" ونبه فيه أن قوت القلوب أهم وأولى بالاهتمام من قوت البدن وأن عافية القلب وصلاحه سوف تنضح على الجوارح سلوكا أخلاقيا؛ لأن صلاح الجسد مرتبط بصلاح القلب كما قال الرسول في : "إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب" وقوت القلوب التي أشار إليها المكي في كتابه هي المحامد الأخلاقية التي نبه إليها الشرع وجعلها أمارة للسيرة الحسنة. من الإخلاص. التوكل، الضبر، المراقبة، المحاسبة، الذكر.. الخ.

وفي هذين السفرين العظيمين نجد المنهج التربوي والأخلاقي معا، وفي هذين الكتابين نجد الدراسة الأخلاقية ممزوجة بالروح الدينيــة وإن شئت فقل نجد الأوامر الدينية ممزوجة بالفضائل الأخلاقية إعلانا لقوة الترابط بين المعنى الديني والمعنى الأخلاقي الذي عبر عنها الرسول ﷺ في قوله: "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق" لقد ظهرت الدراسات الأخلاقية عند الغزالي تحت أسماء متعددة تنزع في معظمها منزعا صوفيا، لأنه قد اهتدي في نهاية رحلته العلمية إلى أن الطريق الصوفي هو أقوم الطرق وأنفعها لمن أراد الوصول إلى الحقيقة من غير جمجمــة ولا مداهنة ولا مراعاة لجوانب الخلق، ولذلك جاءت آراؤه الأحلاقية تحت أسماء ومصطلحات أقرب إلى التصوف منها إلى علم الأحداث مثل: طريق الآخرة، علم المكاشفة، علم صفات الخلق، أخلاق الأبرار، أسرار المعاملات الدينية، علم المراقبة، المحاسبة كل هذه المصطلحات أو غيرها كثير عند الغزالي، وإن كانت هذه المصطلحات تنتمي إلى حقل الدراسات الصوفية إلا ألها في حقيقتها لها دلالتها الأخلاقية عند أبي حامد الغزالي، ولذلك نجده يتحدث كثيرًا عن النفس والخلق وأحــوال النفس وعجائب القلب وعلاقته بالجوارح وجنود النفوس والحواس وعلاقتها بالقلب، وأثر ذلك كله في قيمة السلوك الإنساني وتحقيق المعنى الأخلاقي في السلوك. يرى الغزالي أن علم الأحلاق علم معياري عملي وأن أي علم لا ينتج عملا يعتبر مضيعة للوقت والجهد معا، ولذلك وجب أن يقترن النظر الأحلاقي بالسلوك العملي ولا ينفصل عنه. وقد عرف الغزالي علم الأحلاق في كتابه إحياء علوم الدين بأنه "هيئة في النفس راسخة عنها تصدر الأفعال بسهولة ويسر، ومن غير حاجة إلى فكر أو روية، فإن كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة المحمودة عقلا وشرعا سميت الهيئة خلقا حسنا، وإن كان الصادر عنها الأفعال القبيحة سميت الهيئة التي هي المصدر علقا سيئا" وعرف الأخلاق في مواضع أحرى من كتبه، فقال في كتابه ميزان العمل ب: أن الأخلاق إصلاح القوى الثلاث قوة التفكير، وقوة الشهوة، وقوة الغضب.

كما عرف الأخلاق في مكان آخر من الكتاب نفسه بأنها: إزالة جميع العادات التي نبه الشرع إلى تجنبها وبغضها والتعود على العادات التي حسنها الشرع ورغب فيها، وهنا نجد الغزالي يوحد بين الأمر الديني والمعنى الأخلاقي فتكون المعاني الأخلاقية هي التي حسنها الشرع فقط اتساقا مع موقفه الأشعري.

ولا تعارض عندي بين كل هذه التعريفات لأن القصد

والغاية منها واحدة، وهي الحرص على تقويم الــسلوك ووضع ضوابطه سواء كانت هذه الضوابط مصدرها الشرع والعقل معــا أو الشرع فقط حيث لا تعارض بينهما عند الغزالي.

ومن اللافت للنظر هنا أن الغزالي ينبه إلى أن الخلق الدي يتصف به الإنسان ليس هو الفعل الصادر عنه، وإنما هـو الهيئـة النفسية والحالة القلبية التي يصدر عنها الفعل، فإن صفة الخلـق لا تطلق على السلوك، وإنما تطلق على الحالة النفسية التي يقع السلوك تبعا لها. فرب إنسان غير كريم ولا معطاء، لكنه يبذل المال ليقال إنه كريم أو يبذلـه رشوة، فهذا السلوك وإن كان يـدل علـى الكرم في مظهره إلا أن الهيئة النفسية التي صدر عنها الفعل ليست محبة الكرم، بل هي الرشوة حبا في قضاء المصلحة مثلا، ولذلك لا يسمى هذا الفعل كرما، وكم من شخص خلقه البذل والعطـاء، ولكنه لا يملك ما يبذله فهذا لا يصح أن يسمى بخيلاً.

### الاعتدال بين القوى الثلاث:

ويستعير الغزالي من الفلسفة الأفلاطونية فكرة الاعتدال بين قوى النفس الثلاثة قوى النفس الغضبية، قوى النفس الشهوانية وقوى النفس العاقلة، والاعتدال في استعمال هذه القوى الثلاث يكون بحسن توظيفها

فيما خلقت لأجله، فالقوى الغضبية يتحقق الاعتدال في توظيفها بحيث لا يكون صاحبها متهورًا، ولا جبانا، لأن وظيفتها تحقيق ملكة الشجاعة، والشجاعة وسط بين التهور والجبن، فإذا أفرط في استعمال القوى الغضبية صار متهورًا، وإذا فرط في استعمالها وأهملها صار جبانا، وكلاهما مذموم (الجبن والتهور).

وكذلك الإفراط أو التفريط في استعمال القوى الـشهوانية كلاهما مذموم، والمحمود هو توظيفها لتحقيق ما خلقــت لأجلـه وهو حفظ النسل، ومن هنا شرع الزواج لإشباع حاجة الـنفس بمنهج شرعى يحفظ العفة ويصون المروءة.

وفضيلة القوى العاقلة تتحقق بالحكمة التي ينبغي أن يكون عليها العقلاء، وأخيرا لابد أن تسيطر القوى العاقلة على القوتين الأخيرتين (الغضية والشهوانية) حتى يكون الإنسان معتدلا في سلوكه، لأنه إذا سيطرت القوى الغضية صار الإنسان إلى السباع والوحوش أقرب، وإذا سيطرت القوى الشهوانية صار إلى الحيوان أقرب، أما إذا سيطرت القوى العاقلة كان حكيمًا وإلى الأنبياء أقرب.

يقول الغزالي: فمن استوت فيه هذه الخصال واعتدلت فهو حسن الخلق مطلقا، ومن اعتدل فيه بعضها دون بعضها فهو حسن

الخلق بالإضافة إلى ذلك المعنى خاصة، وحسن القوة الشهوانية واعتدالها واعتدالها يعبر عنه بالشجاعة، وحسن القوة الشهوانية واعتدالها يعبر عنه بالعفة، فإن مالت قوة الغضب إلى طرف النقصان تسمى جنبًا وخورًا، وإن مالت قوة الشهوة إلى الزيادة تسمى شرها، وإن مالت إلى النقصان تسمى جمودا، والمحمود هو التوسط والطرفان رذيلتان مذمومتان، والعدل إذا فات فليس له طرف زيادة ونقصان بل له ضد واحد يقابله هو الجور، وأما الحكمة فيسمى إفراطها في الاستعمال في الأغراض الفاسدة حبثًا، ويسمى تفريطها بلها، والوسط هو الذي يختص باسم الحكمة، ويخلص الغزالي من ذلك إلى القول بأن أمهات الفضائل أربعة: الحكمة والشجاعة، والعفة، والعدل، وعرف الحكمة بألها حالة للنفس بها تدرك الصواب من الخطأ في جميع الأفعال الاختيارية.

أما العدل فهو حالة نفسية أو هو قوة في النفس بها يسوس الإنسان القوى الشهوانية والقوى الغضبية ويصطهما بصوابط الحكمة حتى يصونهما من الإفراط والتفريط.

أما الشجاعة فقد عرفها بأنها ملكة في النفس تجعل القوة الغضبية منقادة لمنطق الحكمة في إقدامها على الفعل أو إحجامها عنه.

ويعني بالعفة تأدب القوة الشهوانية بآداب الشرع والعقل معا، ومن اعتدلت عنده هذه الملكات الأربع صدرت عنه الأفعال كلها على هيئة أخلاقية محمودة في العقل مرضية في الشرع.

وقد سبق إلى القول بهذه الفضائل الأربع كل من الفارابي والكندي وابن سينا، لكن على أساس ألها ملكات عقلية وقون نفسية معيار الاعتدال فيها هو العقل فقط، والوسطية التي تكون بين طرفيها هي وسطية عقلية، لكن الغزالي أضاف إلى ذلك شرطًا مهمًّا حدًّا جمع فيه بين وسطية العقل ونور الشرع حين جعل الشرع حاكما في القول بجواز الفعل أو عدم جوازه، فلابد من أن يكون الفعل مما أمر به الشرع حتى يكون محمودًا في العقل، ليجمع في ذلك بين نور الشرع ونور العقل معا. تأكيدًا على أن الأوامر الشرعية تحمل في مضموهًا المعاني الأخلاقية.

### تعديل السلوك عند الغزالي:

مزج الغزالي فكرة الأخلاق بنظريته في التربية فجعل سلوك الإنسان قابلا للتعديل والتغيير من سيء إلى حسن، ومن حسن إلى أحسن، ورفض القول بأن أحلاق الإنسان خاضعة للطبيعة والمزاج الذي لا يقبل التعديل، خاصة الذين جعلوا الخلق صورة الباطن

كما أن الخلق صورة الظاهر، وكما أن الخلق الظاهري لا يستغير فكذلك الخلق الباطن لا يتغير، وأن أي محاولة في تغيير حلق الإنسان سوف يكون مصيرها الفشل.

وقد أشار الغزالي إلى هذه القضية في العديد من مؤلفاته، لكن زادها شرحا وتفصيلا في كتابه "الإحياء"، حيث صرح بان كل كائن حي يمكن تعديل سلوكه وتقويم خلقه، حتى الحيوان نفسه فإنه قابل للتعديل والتغيير في سلوكه. فكم من حيوان قد أصبح مستأنسًا بعد أن كان متوحشًا، وذلك بالترويض والتدريب وكثرة الممارسة، وليس المقصود من تعديل السلوك عنده استئصال شأفة الأخلاق الرديئة كلية أو اقتلاعها من النفس، وإنما المقصود هو الترويض لها لتحصل منها على فائدها وتتقي شرها، فإننا لو قضينا على القوى الشهوانية بالكلية لفاتت شهوة الطعام، وهلك الإنسان، وفاتت شهوة الجماع وهلك النسل، وقد ظن ذلك طائفة، حيث قالوا إن المجاهدة تقضى على هذه الشهوات بالكلية.

يقول الغزالي: وهيهات لهم ذلك فإن السهوة حلقت لفائدة ضرورية لا تستقيم الحياة بدولها، لأن الله حلقها لحكمة حليلة ولأداء وظيفة حليلة وبدولها لا تستقيم الحياة، والمطلوب ترويضها بحسن توظيفها.

### خطوات تقويم السلوك عند الغزالي:

وأول خطوة يرشد إليها الغزالي في تقويم السلوك وتعديله أن يتعرف الإنسان على عيوب نفسه ويعترف بها، وهـذا أمـر يصعب أن تتحقق منه أو تعترف به، ولذلك أشار الغزالي إلى أمور يسترشد بها الإنسان إذا أراد أن يصلح نفسه.

الأول: أن يجلس المرء بين يدى شيخ بصير بعيوب النفس حبير بخباياها، عالم بأسرارها يتعلم منه ويأخذ عنه ويـسترشد بنصائحه وإشاراته في مجاهدة نفسه وكيفية ترويضها، لأن الأمر في ذلك يحتاج إلى معلم ثقة وشيخ قـدوة ومجالسة الصالحين عبادة، وخاصة مجالسة أهـل ذكـر الله الـذين حلصهم الله لنفسه واصطفاهم ونقاهم من شرور أنفسهم، فإن في مجالستهم إفاضة لعلومهم وخلقهم على مريديهم.

الثاني: ألا يصادق إلا صدوقا متدينا شجاعا في قول الحق فيتخذ منه رقيبًا على نفسه يرى منه عيوبه لأن المؤمن مرآة أحيه. فيلاحظ أحواله وأقواله وينبه إلى ما يراه من عيوب ومساوئ.

الثالث: أن يستفيد من ذكر عيوبه على ألسنة أعدائه فإن العادة حرت على أن العدو مهتم بالبحث عن العيوب والتحدث بها، وربما التهويل من شألها والمبالغة فيها، فعلى المرء أن يجعل ذلك مرآة ينظر فيها إلى ما يذكره العدو، فما كان صحيحا حاول أن يتخلص منه، وما كان حطأ احتسبه عند الله.

رابعًا: أن يخالط الصالحين من الناس فما رآه مذموما على ألسنتهم الهم نفسه به لأن الطباع متقاربة ويحاول أن يحاسب نفسه للتخلص من هذه العيوب.

وإن صدق المرء في ذلك فإنه يكون قد بدأ الطريق في إصلاح ذات البين، فيحظى بالجود الإلهي، فيأخذ الله بيده إلى شاطئ الأمان ويرقى في سلم الهداية، كما قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَهَ دِينَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت ٦٩].

وينبه الغزالي إلى خطورة مخالطة الأشرار أو مصادقتهم فإن عدوى السوء أسرع إلى النفس وأقوى في متابعة الهوى، كما قال الشاعر:

#### واحذر معاشرة الدينء فإلها تعدي كما يعدي السليم

وأكثر ما يكون ذلك خطرا في سن الصبا وعمر الطفولة، فإن العدوى السيئة تكون أسرع من النار في الهشيم، ولذلك يحذر الغزالي من ذلك وينبههم إلى حسن تربية الطفل باختيار أصدقائه وحلسائه، وأفرد لذلك بابا مستقلا في رياضة الصبيان في أول نشأتهم ووجه تأديبهم وتحسين أخلاقهم، وقد لخص منهجه في تربية الطفل وتحسين خلقه، فبين ما يجب على الوالد نحو ولده من رعاية فيما يأتي:

- تأديبه وتعويده على محاسن الأحلاق وحفظه من مخالطة قرناء السوء.
- أن لا يحبب إليه الزينة والرفاهية، لئلا يتعود على مداخل هوى النفس فيعسر تقويمه، وهذا أسلوب وقائي للعلاج.
- أن يتعود في تناول الطعام أن يأكل بيمينه ومما يلييه وأن يبدأ باسم الله.
  - أن يتعود على اللباس المحتشم.
- أن يأخذه بأسلوب الثواب والعقاب والمدح أمام الناس، وألا يكون عقابه على كل زلة أو خطأ، بل الأفضل أن يتغافـــل

عن بعض الأمور، خاصة إذا خجل الطفل منها وتسسر وأخفاها عنك فلا تفاجئه بها، وألا يكون العقاب علنا أمام قرنائه، حتى لا تزيد حرأة الطفل، وأن يكون العقاب قليلا مناسبا للفعل.

- تعويده على الإعطاء لا الأخذ، ومنعه من الافتخـــار علـــى قرنائه بما يملك.
- تعويده على الإقلال من الكلام إلا لحاجة لأن كثرة الكلام توقع في الخطأ.
  - تعويده على الصبر، وتخويفه السرقة، وأكل الحرام.
- إحياء حاسة الرقابة الذاتية، بحيث يكون هو رقيبا بنفسه على نفسه، حتى تبعث فيه الثقة وقوة الشخصية.

وهذه النصائح التربوية الرفيعة قد حسدها الغزالي في رسالة عالية القدر تكتب بحروف من ذهب نلفت إليها نظر المربين، ليشغلوا أنفسهم بها منهجا وأسلوبا راقيا في تربية الأبناء وهي رسالة "أيها الولد".



#### ٨

#### مناسك الحج وفلسفة الإسلام في رفع الحرج

o (~ 2.) o

إن الله سبحانه وتعالى فرض على المؤمنين شعيرة الحج وجعلها الركن الخامس من أركان الإسلام؛ ليكتمل بها بناء العقيدة الإسلامية، وجعل هذه الفرائض كلها معلقة بقاعدة أساسية يتوقف عليها إلى اللؤمن شرعا بتنفيذها والتزامه بها أمام الله وأمام نفسه وهي قاعدة الاستطاعة قال تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَها وَهُ ﴿ (1). وقال سبحانه: ﴿لَا يُكِلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مُا ءَاتَنَها ﴿ (٢).

ويعلم أهل الذكر في ذلك أن التكاليف الشرعية كلها على مستوياتها المختلفة من الواجب والسنة والمندوب معلقة بالاستطاعة ورفع الحرج، ومن جانب آخر فإن أوامر الله ونواهيه التكليفية تدور

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آية [٢٨٦].

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق: آية [٧].

كلها حول تحقيق مصالح الإنسان دينا ودنيا، ودرء المفاســد ودفــع الضرر عنه في دينه ودنياه، وكلما كانت المصلحة أدحل في باب الضروريات كان الحكم الشرعي بها ألزم للإنسان، ولعل من هنا كان تفاوت الأحكام الشرعية بين الفرض العيني والكفائي والسنة والمندوب والحرام والمكروه، فإن تقسيم الأحكام إلى هذه المستويات ليس تقسيما عشوائيا، وإنما هو تقسيم يتعلق بتحقيق المصالح ومدى اعتبارها في الضروريات الإنسانية، ودرء المفاسد ومدى اعتبارهـــا في باب دفع الضرر المحقق أو المظنون، ومن هنا كانت الأحكام الـشرعية تتفاوت درجاها بحسب تعلقها بحياة الإنسان، وتحقيق المقاصد الشرعية التي نص عليها علماء الأصول وهي حفظ النفس والعقل والمال والدين والعرض. وكلها تدور حول تحقيق المــصالح ودرء المفاســـد ودفــع الضرر، ومن المعلوم في كتب الأصول أن الوسائل التي يتحصل بحسا تحقيق هذه الأحكام الشرعية تأخذ حكمها أيضا من باب ما لا يستم الواحب إلا به فهو واحب، وما لا تتم السنة إلا به فهو سنة، فإن الوسائل تأخذ أحكام المقاصد والغايات في باب الواجب، وفي باب الحرام والمكروه، ولذلك قيل إن الأمور بمقاصدها، فإذا كان ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب فكذلك كل ما أدى إلى الحرام فهو حرام.

من هنا نستطيع القول إن كل أوامر الشرع تقصد إلى تحقيق مصلحة الإنسان، وكل نواهي الشرع تدور حول درء المفاسد ودفع الضرر عنه، وقد يغيب هذا المعنى عن ذهن المستغلين بالفتوى، فيقفون عند حد ظواهر النص دون فقه لمعناه ودون فقه لمقاصد الشريعة من الأمر والنهي، ودون فقه لترتيب الأحكام الـشرعية والأحذ بالأوليات عند تعارضها هذه أمور مقررة شرعا في كتب الأصول وفي آيات الذكر الحكيم وأحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم وأقواله وأفعاله علم ذلك من علمه وجهل ذلك من جهله، وفلسفة الإسلام في دفع الحرج عن النفس البشرية هي مبدأ عــام شامل لكل التكاليف الشرعية بأحكامها المختلفة قال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُرْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴿ فَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ الدين متين فأوغل فيه برفق فلن يشاد الدين أحد إلا غلبه »، ومــــا خير رسول الله ﷺ بين أمرين إلا اختار أيسرهما، وكثيرا ما كـــان يقول ﷺ لأصحابه: « يسروا ولا تعسروا بــشروا ولا تنفــروا » وكان منهجه على في تطبيق هذه القاعدة (رفع الحرج) عاما وشاملا لكل الفرائض الشرعية.

(١) سورة الحج: آية [٧٨].

فالصلاة وهي عماد الدين من عجز عن الإتيان بها واقف شرع له الله الله أن يأتي بها قاعدا أو مضطجعا أو يجري أركان الصلاة على قلبه.

والزكاة لا تجب إلا عند بلوغ نصابها وبسشروطها وفريسضة الصيام، شرع بجانبها، الكفارة والقضاء فمن كان منكم مريضا أو على سفر فعدة من أيام أخر، وعلى الذين يطيقونه فدية، فتلاحظ معي أيها القارئ الكريم أن هذه الفرائض كلها تدور مع الاستطاعة وجودًا وعدمًا وقصر الصلاة في السفر وجمع الصلاة عند الحاجة المعتبرة شرعاء كل ذلك دليل على أن فلسفة الإسلام في رفع الحرج عن النفس البشرية مبدأ عام وشامل في تطبيق الإسلام لهذه الفرائض الشرعية، وهذا منهج في تربية النفس وحسن ترويضها على تحمل المشاق في تنفيذ هذه الأوامر ويحقق معنى قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ واقتداء ويحقق معنى قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ واقتداء بقوله هي : « يسروا ولا تعسروا».

هذه مقدمة أراها ضرورية لنتبين منها روح الإسلام في تطبيق أحكامه وتنفيذ أوامره واحتناب نواهيه، فهي ليست أحكاما صماء منعزلة عن واقع حياة الإنسان وظروفه الحياتية، بـل هـي

تدور في تطبيقها مع ظروف الإنسان وواقع حياته واستطاعته كما قال تعالى: ﴿ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ۞ ﴿ (١).

إذا انتقلنا من هذه المقدمات إلى فريضة الحج ومناسكها وما يتعلق هما من أحكام متفاوتة بين الواجب والسنة والمندوب، وبين ما لا يتم الحج إلا به كالوقوف بعرفة، فمن فاته عرفة فقد فاته الحج، وما يجوز فيه الكفارة وينوب عنه الفداء، وقارنا بين موقف المسلمين وسلوكهم في فريضة الحج، ومقاصد الشريعة وما يحيط هما من قواعد رفع الحرج ودفع الضرر نجد أن سلوك كثير من الحجاج في واد ومقاصد الشريعة وغاياة في واد آخر، وسبب ذلك من وجهة نظرنا يرجع إلى موقف الدين يتصدون لفتوى المسلمين ويقفون هم عند ظاهر النص دون فقه لمعناه ودون فقه لمعناه ودون فقه لمعناه ودون فقه لمعناه الحج.

إن فريضة الحج هي الركن الوحيد الذي فرضه الإسلام مقرونا بالاستطاعة نصا دون بقية فرائض الإسلام. قال تعالى: ﴿وَلَلّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴿ (٢). فجعل القرآن الكريم الوجوب الشرعي معلقا بالاستطاعة، والاستطاعة هنا

<sup>(</sup>١) سورة التغابن: آية [١٦].

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: آية [٩٧].

كلمة عامة تشمل الاستطاعة المالية والبدنية، وتحقيق الأمن والأمان للنفس الإنسانية من حين خروج الحاج من بيته قاصدا للحج إلى حين عودته إلى بيته، فإذا لم تكن الاستطاعة متوفرة سقطت الفريضة، ومبدأ الاستطاعة اعتبره الشارع في كل مناسك الحج، فإذا كانت الاستطاعة موجودة مع نسك فقد وجب أداؤه وإذا لم تتوفر الاستطاعة في نسك آخر سقط أداؤه ويجزئ عنه الفدو كما قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴿ الله مناسل الحج كما سبق.

ولما نزل قوله تعالى: ﴿ وَبِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴿ وَلِهُ تَعَالَى الصَحابة هل في كل عام نحج يا رسول الله؟ فقال الله : « لا. ولو قلت نعم لوجبت »، ولا شك أن سؤال الصحابة كان مصدره الحرص التام على الالتزام والتنفيذ الكامل لأوامر الله ورسوله في هذه الفريضة، ولا شك أيضا أن إحابة الرسول الله كانت مشمولة بمبدأ رفع الحرج تحقيقا لمعنى قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : آية [٢٨٦].

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: آية [٩٧].

عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجِ ﴿ اللهِ أَلَا اللهِ على ظاهرها الأدى ذلك إلى القول بالوَّحوب كلما تـوفرت الاسـتطاعة، ولكـن الرسول الله قد راعى في إجابته مبدأ رفع الحرج فقال: لا، وجعل هذه الفريضة واحبة في العمر مرة واحدة إذا تحققت الاستطاعة، وفي هذا من التيسير على المسلمين ما فيه.

ولو تأملنا واقع المسلمين وسلوكهم في فريضة الحج سوف نجد أن كثيرا من سلوكيات الحجيج تتنافى مع الروح العامة لمقاصد الإسلام من هذه الفريضة، كما تتنافى أيضا مع هدي الرسول وصحابته، حيث نجد أن بعض المسلمين يلزم نفسه بما لا يلزم شرعا في سلوكه ولا في هديه، فتجد بعض الناس يقترض، وقد يكون هذا الاقتراض ربويا، ليؤدي فريضة الحج وتجد البعض الآخر يبيع ما هو داخل تحت بند الضروريات له ولأولاده، ولا شك أن هذا السلوك يدل على العاطفة الدينية القوية والحرص السديد على الالتزام، لكنه يدل من جانب آخر على عدم الفهم لمقاصد الشريعة وروحها العامة، ناهيك عما يقع فيه الحجيج أثناء مناسك الحج من تجاوزات تتنافى مع هدى الرسول في ومع مقاصد الحج،

(١) سورة الحج: آية [٧٨].

إذ من المعلوم أن الرسول المسكلة كان يأخذ في سلوكه بمبدأ التيسسير في مناسك الحج، فكان يسأله الصحابة عن الأمر الذي يرون في حرجا، فكان يقول: افعل ولا حرج، وما سئل عن شيء في الحج إلا قال افعل ولا حرج، ولما كان يوم عرفة وقف الرسول المستد حرص الصحابة على الوقوف بنفس المكان الذي وقف فيه الرسول المستداء وتيمنا. فقال لهم الرسول الي وقفت ها هنا وعرفة كلها موقف، ليبين للصحابة أن الأمر على التيسير والسعة رفعا للحرج ودفعا للحرج ودفعا للمشقة.

ولكننا نجد بعض المسلمين يلزم نفسه بأمور لا علاقة لها بنسك الحج وليست مطلوبة منه شرعا ولا عقلا وقد يترتب عليها من الضرر والمفسدة ما لا يعلمه إلا الله، فنجد البعض يلزم نفسه بالجلوس في لظى الشمس وقسوة الحر ويترك مكان الظل ظنا منه أن في ذلك ثوابا أعظم ودرجة أرقى ورضى لله أكثر، وتجد الآخر يلزم نفسه بالمبيت على حبل الرحمة واقفا به طيلة يوم عرفة متحملا في ذلك مشقة الحر والزحام ظنا منه أن ذلك مجلبة للثواب وتحقيق لرضى الله، أو يظن أن ذلك من مناسك الحج وكمالها، وبعضهم يحتج لذلك بأن الأجر على قدر المشقة، دون تفرقة بين المشقة التي تقتضيها طبيعة النسك ويتطلبها القيام به، والمشقة المي المشقة التي تقتضيها طبيعة النسك ويتطلبها القيام به، والمشقة

الأحرى التي يلزم الحاج نفسه بها، وهي ليست من لوازم النـــسك ولا من مقتضياته، وإنما هي من باب إلزام ما لا يلزم.

أما المشكلة الكبرى التي تحتاج إلى بذل الجهد من المسئولين في أقطار العالم الإسلامي، لكي يقوم العلماء في كل قطر بتوعية الحجيج بما وبمقاصد الشريعة منها، وما قد يترتب عليها من مخاطر تتعارض مع هذه المقاصد الشرعية هي نسك رمي الجمرات، وما يكتنفه من مخاطر قد أدت إلى إزهاق أرواح كـــثيرة في ســـنوات متتالية بسبب الزحام الشديد والمشقة التي يكابدها الحجيج في أداء هذا النسك "رمى جمرة العقبة" في وقت محدد من زوال الــشمس إلى غروبها، وتحديد وقت الرمي بهذه المدة الزمنية القصيرة، كان مناسبا لعصر الرسول على حيث العدد القليل وفي الوقت متــسع لذلك، أما الآن وقد زاد عدد الحجيج على المليونين فإن الأمرر يحتاج إلى احتهاد الفقهاء، يحتاج إلى نوع من الفتوى التي تراعي أداء النسك وتحقيق مصلحة المسلمين في ضوء ما قدمناه من مبدأ رفع الحرج والتيسير، ولا شك أن حفظ النفس مقصد من مقاصد الشريعة بل هو أولها. وحرمة النفس عند الله تعالى أشد من حرمة الكعبة، وفي هذه الحالة ينبغي على المفتين أن يراعــوا أولويــات الشريعة في الفتوى، فإذا تعارضت سنة مع واجب كان من الأولى

المحافظة على الواجب، وإذا تعارض نسك مع مقصد كليي من مقاصد الشريعة كان الأولى المحافظة على المقاصد الكلية التي هي غاية الأوامر والنواهي، وفلسفة الإسلام في رفع الحرج هي الشعار العام الذي ينبغي أن يأخذ المفتون به في سياستهم للحجيج، وأن يراعوا أن تفاوت الأحكام الشرعية بين الواجب والسنة والمندوب مقدم على جلب المصالح، وأن الواجب شرعا في حال معين قد يكون محرما في حال آخر وفي ظروف أخرى، والرسول على قسد حذر صحابته من التشدد في الأحذ بالأحكام، فلقد أخـبروه أن صحابيا أصابته الجنابة واغتسل في شدة البرد فمات، ولما علم الرسول بذلك غضب غضبا شديدا وقال لهم: « قتلتموه قتلكم الله. هلا سألتم إذا جهلتم إنما شفاء العي السؤال » وهو يقصد بـــذلك ألهم لم ينصحوه بالتيمم بدل الاغتسال لشدة الــبرد لأن الله تعــالي يقول: ﴿ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلتَّهَلُكَةِ ﴿ (١). إن مبدأ رفع الحرج في الشريعة الإسلامية عام وشامل، وإن أولويات الأحكام الشرعية اعتبرها الشارع بحسب درجتها في تحقيق المصالح ودرء المفاسد ودفع الضرر. وإذا كان بعض المفتيين يرى ضرورة الاقتداء

(١) سورة البقرة: آية [١٩٥].

بالرسول على في الرمى بعد الزوال فعليه أن يعلم أيضا أن الرسول ﷺ هو الذي قال: « إن نفس المؤمن عند الله أشد حرمة عند الله من حرمة الكعبة »، وأن حفظ النفس مقصد كلي من مقاصد الشريعة الإسلامية وفي مثل هذه الحالات لابد من الأحذ بفقــه الأولويات، فإن الحفاظ على المقاصد الكلية للشريعة مقدم علي غيره من السنن والمندوبات، وإذا علمنا أن تحديد وقت الرمي بهذه المدة الزمنية القصيرة قد يترتب عليه ضرر محقق يؤدي إلى إزهاق أرواح المسلمين فمن الواحب حينئذ اللجوء إلى البدائل المعتبرة شرعا وفلسفة الإسلام في رفع الحرج تفتح الباب للفتوى المنضطبة بروح الشرع ومقاصده، ومن المعلوم أن الوقوف بعرفة هو الركن الوحيد الذي إذا فات الحاج فقد فاتته الفريضة نفسها لقوله على ال « الحج عرفة » فمن فاته الوقوف بعرفة فإنه فاته الحج، ولا يجزئ عن الوقوف بعرفة أي شيء غيره من الهدي أو الصيام، وفي الواجبات والمناسك الأخرى نجد متسعا من الهدي والفداء أو الصيام لما فاته شيء من النسك الأخرى إما لعجزه عنه أو لتقصيره فيه، ونسك الرمى مما يجزئ عنه الفدو المالي عند العجز عن القيام به سواء كان عجزا حقيقيا أو حكما، ويجوز في مثل هذه الضرورة الرمى بعد منتصف الليل (ليلة العيد) إلى منتصف الليلة التالية أخذا بمبدأ الضرورات تبيح المحظورات، وفي ذلك تحقيق للنسك ودفع للضرر المحقق ورفع للحرج عن المسلمين، كما يجوز للمفتي أن يعلن للشيخ العاجز أو المرأة التي لا محرم معها كأن كانت كبيرة أو المريض، ومن في حكمهم من الذين فقدوا الاستطاعة أن يفدوا ويقدموا دما، وفي ذلك أيضا متسع لتحقيق النسك ودفع الضرر، وهذا كله اقتداء بمديه في فما خير بين أمرين إلا اختار أيسرهما، وما سئل عن شيء إلا قال: افعل ولا تحقق مقاصد الشريعة وتدرأ المفسدة عن المسلمين، لقد كلفتني حرج، إننا بصدد مشكلة تحتاج إلى إعادة النظر في الفتوى الي عامعة الملك عبد العزيز بجدة بالإسهام في نشاط مركز أبحاث حامعة الملك عبد العزيز بجدة بالإسهام في نشاط مركز أبحاث وكان من بين أعمال اللجنة النظر في أمور الحج بصفة عامة وما ينبغي القيام به تيسيرا على المسلمين في أداء هذه الفريضة، وكان حرص المسئولين واضحا على النهوض بهذه المهمة.

وكان من بين الأمور التي اقترحتها على اللجنة ضرورة الـــتفكير في مصير لحوم الأضحية التي تذبح في منى، حيث لا ينتفع بما المسلمون وتترك فترة طويلة من الزمن، حيث يصيبها العفن وهي أموال مهدرة لا ينتفع بمـــا أحد، فلماذا لا يكون هناك مصانع لحفظ هذه اللحوم وتعبئتها وتوزيعهـــا



(١) سورة الحج: آية [٣٧].

۹ `

### الإنسان وتجربة الابتلاء

. C. 2. 3. 5

إن المتأمل في كتاب الله تعالى وفي حديث القرآن عن الإنسان ووجوده ومصيره والمتسائل عن الحكمة الإلهية في وجود الإنسان وتحقيق عبوديته لخالقه يجد نفسه في مواجهة مباشرة أمام سؤال لابد من طرحه: لماذا خلق الله النفس الإنسانية على هذا النحو الذي لو خلاها وصاحبها لتحركت به حركة يلزم عنها الانحراف والمعصية.

وهذا السؤال هو الذي اعترضت به الملائكة على خلافة الإنسان في الأرض واختصاصه بذلك دون بقية الكائنات فقالت: ﴿ أَنَجُعُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَخَنْ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّ

أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ الله سبحانه قد خلق الإنسان كما أخبر في كتابه ﴿ وَإِنَّ الْإِنسَانُ خُلِقَ هَلُوعً ﴿ إِذَا مَسَهُ ٱلشَّرُ جَرُوعًا ﴿ وَإِنَا مَسَهُ ٱلشَّرُ جَرُوعًا ﴿ وَإِنَا مَسَهُ ٱلشَّرُ جَرُوعًا ﴿ وَالْعَجَلَةُ وَالْمَالُ مَنُوعًا ﴿ الله والملع من لوازم الإنسان، ويلزم عنهما أمور قد يشوبها شيء من الشر، وإنما خلق الإنسان على هذه الحالة ليتحقق من خلقه معنى معين أشار اليه القرآن بقوله: ﴿ إِنَّا خُلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطَفَةٍ أَمْشَاحٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلَنهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ فَ اللهِ اللهِ القرآن بقوله: ﴿ وَنَا فَاللهِ اللهِ الدي يعبر عن حكمة الخلق وغايته ﴿ نَبْتَلِيهِ ﴾ ﴿ فَجَعَلَنهُ سَمِيعًا الذي يعبر عن حكمة الخلق وغايته ﴿ نَبْتَلِيهِ ﴾ ﴿ فَجَعَلَنهُ سَمِيعًا الذي يعبر عن حكمة الخلق وغايته ﴿ نَبْتَلِيهِ ﴾ ﴿ فَجَعَلَنهُ سَمِيعًا لله من يعله لنا معان حليلة تضمنها هذا التعبير القرآني الجامع ﴿ أَمْشَاحٍ ﴾ يتضح لنا معان حليلة تضمنها هذا التعبير القرآني لابد من بيانه لما فيه من تجلية وتوضيح لقضية الابتلاء وأبعادها الغائبة عن عقل الإنسان، فإن لفظ وتوضيح لفظا ومعنى، والخليط مركب من مجموعة من العناصر وليس أمشاح) لفظا ومعنى، والخليط مركب من مجموعة من العناصر وليس وأمشاح) لفظا ومعنى، والخليط مركب من مجموعة من العناصر وليس وأمشاح) لفظا ومعنى، والخليط مركب من مجموعة من العناصر وليس

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آية [٣٠].

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج: الآيات [١٩: ٢١].

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: آية [١١].

<sup>(</sup>٤) سورة الإنسان: آية [٢].

عنصرًا واحدًا. وكذلك لفظ مشيج، وأمشاج جمع مثل أخلاط، وهو مركب من عنصر أكثر وأكثر مما هو موجود في المفرد خليط ومشيج، لأن الجميع يتركب من عنصر أكثر مما يتركب منه المفرد.

وهذه العناصر قد اختلط فيها الجانب المادي الترابي الذي أكده القرآن وأشار إليه في أكثر من آية بالجانب الروحي الإلهي الذي عبر عنه القرآن بقوله: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتَهِكَةِ إِنّي خَلِقٌ بَثَهُم مِن طِينٍ عنه القرآن بقوله: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتَهِكَةِ إِنّي خَلِقٌ بَثَهُم مِن وُوحِي فَقَعُوا لَهُ مُ سَجِدِينَ ﴿ فَي فَا فَوْا لَهُ مَن الله وَ الترابي بالنفخة الإنسان، فقد امتزج في البنية الإنسان)، فتكون من المزج بين هذين الجانبين "الإنسان" ليكون محلا للصراع بين الجانب المادي وأوامره والجانب المروحي وأوامره، وهنا مكمن الداء وسر الابتلاء، وينبغي أن نعلم أن هذا المركب الإنساني ليس مادة وفقط، وليس روحًا فقط عديدة نتجت عن مزج الجانب المادي بالجانب الروحي في الإنسان، عديدة نتجت عن مزج الجانب المادي بالجانب الروحي في الإنسان، وهذه العناصر الجديدة لا سبيل للعقل البشري إلى معرفتها، لأها ليست خاضعة لمقاييس الحواس لكنها تؤثر في حياة الإنسان إيجابًا ليست خاضعة لمقاييس الحواس لكنها تؤثر في حياة الإنسان إيجابًا

(١) سورة ص : الآيات [٧١: ٧٢].

وسلبًا، يعيش الإنسان أثرها في حياته وقد لا يحسن التعرف عليها ولا البرهنة على وجودها، وهي تمثل المناطق المظلمة في النفس البشرية التي هل محل الإعجاز الإلهي كما قال تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَتُ لِلمَّوقِينِينَ ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَتُ لِلمَّوقِينِينَ ﴿ وَفِي أَنفُسِكُمْ ۖ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ (أ). ومما يقرب هذا البناء الإنساني العجيب إلى الفهم، أن تأخذ كوبا وتملأ نصفه ماء، ونصفه ترابًا، وتمزج أحدهما بالآخر فيتكون معك مركب جديد ليس هو الماء وليس هو التراب، لكن فيه من خصائص الماء وفيه من خصائص التراب، وفيه خصائص حديدة نتجت عن مزج الماء بالتراب والأمر كذلك بالنسبة للإنسان، إنه أمشاج ليس مادة خالصة، ولا وخصائص حديدة نتجت عن مزج أحدهما بالآخر، وهذه هي وخصائص حديدة نتجت عن مزج أحدهما بالآخر، وهذه هي التسوية الإلهية التي عبر عنها القرآن بقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَيّاتُهُورُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ (٢). والإنسان مطالب بأن يعدل بين هذه الخصائص ومتطلباها، ليكون إنسان سويا، فالله قد خلق الإنسان ليبتليه ليعرف كيف يحقق التوازن بين هذه الأوامر والرغبات الإنسان ليبتليه ليعرف كيف يحقق التوازن بين هذه الأوامر والرغبات

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: الآيات [٢٠: ٢١].

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر: الآية [٢٩].

ثم جعل تعاقب الليل والنهار وبناء الإنسان وتقلب نوعه بين الموت والحياة تحقيقا لمعين الابتلاء ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَيْكُمْ أَصُّنُ عَمَلاً وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُورُ ﴿ ٱلَّا لَابَالُوكُمْ أَيْكُمْ أَشِكُمْ أَشْكُمْ أَيْكُمْ أَشْكُمْ أَيْكُمْ أَشْكُمْ أَيْكُمْ أَشْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُونُ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُوا أَيْكُمْ أَ

<sup>(</sup>١) سورة هود: آية [٧].

<sup>(</sup>٢) سورة الملك: آية [٢].

والله قد وهب الإنسان القدرة التي يستطيع بما أن يفعل الخسير كما يستطيع أن يفعل الشر ليبتليه بذلك ﴿وَمَآ أَرْسَلْمَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُۥ لَآ إِلَنهَ إِلَّا أَنَا فَآعُبُدُونِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ ا

والقرآن قد بين لنا أن الابتلاء كان - ولا يزال - هدفا مقصودا من كل ما ينزل بالعبد من ألوان القضاء وأحكامه، سواء كان للعبد أثر في ذلك أم لا. ولو علم العبد أنه لو خلى ونفسه وحرم العون الإلهي، فإنه بلا شك محكوم عليه بالفشل في تجربة الابتلاء، فيظل مشدود الوثاق بربه ملتجئا إليه طالبا عونه.

وما دامت الغاية من حلق الإنسان هي الابتلاء، فإن الله قد حلقه على نحو معين يتناسب مع تحقيق الهدف الذي حلق لأجله، وجعله على أفضل نحو من الوجود المناسب لتحقيق هذا الهدف. فلم يشأ أن يجعله ملكا لا علاقة له بالمادة، ولم يشأ أن يجعله مادة حالصة لا روح فيها، بل قضى الله سبحانه وتعالى أن يجعله مزيجا من العالمين الروحي والمادي، وزاوج بينهما في وجوده الحسي لأن هذا هو أفضل نحو من الوجود المناسب لتحقيق معنى الابتلاء، وامتزاج المادة

(١) سورة الأنبياء: آية [٢٥].



<sup>(</sup>١) سورة الكهف: آية [٢].

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: آية [٥٣].

# ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَآ ءَاتَنكُر ۗ إِنَّ رَبَّكِ مَا اللَّ

بل إن إحباره عن بعض غيوبه ليعلم بذلك من يؤمن بما ويصدق ممن يكفر ويجحد بالله، كان يقصد به تحقيق معنى الابتلاء: قال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَاۤ أُصِّحَنَبَ ٱلنَّارِ إِلَّا مَلَتَهِكَةً ۗ وَمَا

جَعَلْمَا عِدَّتَهُم إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ وَيَزَدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِيمَننا فَي (١)، فالله سبحانه وتعالى جعل الإيمان بالغيب وما وراء المادة موضوع الابتلاء. ابتلاء للعقول والأفهام ليميز بين المؤمن منها والمنكر، وكما جعل سبحانه تفاوت البشر في حظوظهم من الدنيا، وتفاوهم بين الفقر والغنى محلا للابتلاء جعل سبحانه قضايا الغيب ابتلاء للعقول ليجمع على الإنسان بين ابتلاء البدن وابتلاء العقل، فالراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا، وأما الذين في قلوهم زيغ فيبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله.

وكما قال سبحانه: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ﴾ فأما الذين كفروا فيقولون ماذا أراد الله بهذا مثلا، وأما المؤمنون فيزدادوا إيمانا مع إيمالهم، ولذلك كان الإيمان بالغيب والتسليم به أكثر دلائل الإيمان وأظهرها وضوحًا على وجه المؤمن كما قال سبحانه: ﴿ ذَا لِكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) سورة المدثر: آية [٣١].

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآيتان [٢، [3].

ولو أحذت أسطر هنا ما جاء في القرآن حول قضية الابتلاء للإنسان بكل ما في الكون من مظاهر الحياة وبحياة الإنسان نفسه لخرجت في ذلك عن حد القصد، ولكن يكفي أن أشير إلى أن القرآن قد لفت أنظارنا في غير موضع وفي غير مناسبة إلى أن الإنسان خلق للابتلاء، وينبغي ألا ينظر إلى معنى الابتلاء نظرة تشاؤمية لأن العكس هو الصحيح، فإن الله ما أجرى على عبده قضاءه إلا ليرفع به درجة أو يحط عنه به سيئة، وليست كل أنواع الابتلاء تكون بالآلام أو الأمراض. بل قد يبتلي الله بالصحة كما يبتلي بالمرض ويبتلي بالخنى كما يبتلي بالفقر، ويبتلي بالجاه والسلطة كما يبتلي بأضدادها، وفي الأثر: إن من عبادي من لا يصلح حاله إلا الغنى، ولو أفقرته لفسد حاله، وإن من عبادي من لا يصلح حاله إلا الفقر، ولو أغنيته لفسد حاله، فالله يعطي كل عبد ما يناسب تجربته في الابتلاء ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْتَلَنهُ وَبُهُهُ عَلَدَ مَا وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْتَلَنهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رَزْقَهُ وَيَقُولُ رَبِّ مَ أَكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْتَلَنهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رَزْقَهُ وَيَقُولُ رَبِّ مَ أَكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْتَلَنهُ فَقَدَرَ اللهِ عَلَيْهِ وَزَقَهُ وَيَقُولُ رَبِّ مَن أَكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْتَلَنهُ فَقَدَرَ اللهِ عَلَيْهِ وَرَقَهُ وَيَقُولُ رَبِّ مَن أَكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْتَلَنهُ فَقَدَرَ اللهِ عَلَيْهِ وَزَقَهُ وَيَقُولُ رَبِّ مَا أَفْرَا إِذَا مَا ٱبْتَلَنهُ فَقَدَرَ الْعَنَى ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَيُقُولُ رَبِّ مَا أَنْ أَنْهُ وَلَا أَلْهُ وَلَا أَلَاهُ وَلَا أَلَاهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا أَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا أَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا أَلَاهُ وَلَاهُ وَلَوْ أَنْهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاللَّهُ وَلَاهُ وَ

وينبغي أن يعلم هنا أن الله لا يبتدئ عباده بالابتلاء، وإنمــــا

<sup>(</sup>١) سورة الفجر: الآيتان [١٦،١٥].



يبتئدهم بالفضل والإحسان، فالوجود خير من العدم وحفظ الحياة والهداية بالرسل والكتب وحسن الخلقة والصورة، كل ذلك فضل منه ونعمة ولكنه في الوقت نفسه يهب الإنسان هذا العطاء بدون سبب تقدم به العبد بين يدي ربه ويقصد به معنى من معاني الابتلاء لأني شكرتُم لأزيدنكم ولين كفرتُم إن عذابي لشديد هي الأبداث، فهذا قانون عام يحدد علاقة الله بعباده، وهو سبحانه لا يزيد العبد إلا بما هو خير له وصلاح لأمره.

وهذا النوع من القضاء الذي يحدث فيه نوع من المسشاركة بفعل الإنسان يكون فعل الإنسان نفسه مقدمة وسببا مهيئا لنرول القضاء الإلهي به، وما حرى به القضاء هو النتيجة التي يسببها فعل الإنسان، فالإنسان الذي يعرض نفسه لأسباب المرض عليه أن ينتظر حلول المرض، والطالب الذي لا يذاكر ينبغي ألا يميني نفسه بالنجاح، والأمم التي لا تأخذ بأسباب التقدم والنهضة لابد أن تحصد النتائج تبعية وتخلفا وفقرا، وهكذا تسير سنن الله في كونه باطراد وثبات لا تتخلف النتائج عن أسباها، فالإنسان هو الذي لا يقدم الأسباب بفعله وسلوكه وسيرته، فإن كانت الأسباب حسسنة

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم: آية [٧].



وحيرة كانت نتائجها كذلك، لأن الله لا يضيع أحر من أحسن عملا، وإن كانت الأسباب سيئة وسلبية فمن البلاهة والغفلة أن ينتظر غير ما قدمت يداه.

وكذلك الأمر في مسائل الهداية والضلال، والإيمان والكفر والطاعة والمعصية، فمن سلك سبيل الهدى والطاعة تفضل الله عليه بعونه ومدده، كما قال سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَهُدِينَهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَٱلَّذِينَ جَنهُدُواْ فِينَا لَهُدِينَهُمْ مُنَ سُبُلَ ٱلسَّلَمِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ سُبُلَ ٱلسَّلَمِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الطُّلُمُتِ إِلَى مِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١) وكما قال تعالى: ﴿ الطُّلُمُتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١) الطُّلُمُتِ إِلَى السَّرِ وَلَيْخِرِجُهُم مِنَ الله تعالى أصل مؤمنًا، أو طبع على قلب مهتدي، وإنما أضل الكافر والفاسق وطبع على قلب الكافر والعاصي، وهذا هو العدل الإلهي الذي عبر عنه القرآن بقوله: ﴿ وَالْعَاصِي، وهذا هو العدل الإلهي الذي عبر عنه القرآن بقوله: ﴿ أَفْنَجُعُلُ ٱللّٰذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنتِ كَٱلْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أُمْ فَلِينَ فَي ٱلْأَرْضِ أُمْ

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: آية [٦٩].

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: آية [١٦].

<sup>(</sup>٣) سورة القلم: آية [٣٥].

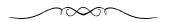
خَعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّارِ ﴿ فَمَن أَعْرَضَ عَن الهَداية لا يستحق أَن يحظى بالفضل الإلهي أو يختصه الله به، بل يكون إعراضه عن الهداية سببا مرجحا لمنع الفضل الإلهي عنه، ويكون إعراض العبد عن ربه هو السبب فيما حل به من ألوان القضاء، والله لا يظلم الناس شيئا ولكن الناس أنفسهم يظلمون.

وقد ظن بعض الناس خطأ أن الله لو جاز أن يختص أحدًا من خلقه بفضله دون البعض فقد حابي ذلك المخلوق وظلم الآخرين، لأن العدل الإلهي عندهم يقتضي التسوية بين العباد في كل شيء، وهذا خطأ في فهم أفعال الله في عباده وموقع أفعال الله العباد من قضاء الله في عباده، ولا شك أن الله قد سوى بين جميع خلقه ابتداء في الهداية العامة حيث وهب جميع عباده العقل وأرسل الرسل وأنزل الكتب إلى جميع عباده و لم يختص بذلك أحدا دون الآخر والاختلاف في عطاء الله لعباده بين الهداية واليضلال، والطاعة والمعصية، إنما حصل بين الناس لأن بعضهم فضل الهداية، والعقل والمنطق يقرر أن السوية بين هذين النوعين ظلم لأنما تسوية بين المختلفين، والتسوية في الفضل

(١) سورة ص: آية [٢٨].



والنعمة لا تكون إلا بين متماثلين لامختلفين، والقضاء قد حرى بأن من أعرض عن ذكري ﴿ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرَتَنِيَ أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ مِن أعرض عن ذكرى ﴿ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرَتَنِيَ أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَعِيرًا ﴿ وَهِرَى أَيضًا بأن ﴿ وَيَزِيدُ ٱللّهُ ٱلّذِينَ ٱهْتَدَوْا هُدًى ﴿ أَنَّ اللّهُ قَلُوبَهُمْ ﴿ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله الله بين المختلفين كما لا يفرق بين المختلفين كما لا يفرق بين المختلفين كما لا يفرق بين المتماثلين، والظلم إنما يتصور لو أحبر الله العبد على المعصية وحمله المتماثلين، والظلم إنما يتصور لو أحبر الله العبد على المعصية وحمله عليها كرها، ولكن القضاء إنما سجل احتيار العبد للمعصية حينما شرع في الأحذ بأسباها، وقد كان في مقدوره ألا يشرع في الأحذ بأسباب الهداية.



<sup>(</sup>١) سورة طه: آية [١٢٥].

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: آية [٧٦].

<sup>(</sup>٣) سورة الصف: آية [٥].

<sup>(</sup>٤) سورة الليل: الآيتان [٦، ٧].

1.

## معنى الحسنة في كتاب الله

o (~ 2)

لقد استدل المعتزلة على رأيهم في أن الله لا يقضي المعصية على العبد بقوله تعالى: ﴿مَّاۤ أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن بَقُوله تعالى: ﴿مَّاۤ أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَقْسِكَ ۚ وَمَاۤ أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَقْسِكَ ۚ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وظنوا أن الحسنة والسيئة في الآية المذكورة المراد بها الطاعة والمعصية، فتكون الحسنة من الله خلقا وقضاء والسيئة من العبد خلقا وقضاء، وقالوا: لو قضى الله السيئة على العبد لكان الله شريرًا يريد الشر بعباده، والله تعالى منزه عن ذلك... فوجب ألا يتعلق القضاء إلا بالحسنة فقط. كما احتج الأشاعرة بالآية نفسها على أن الطاعة والمعصية من الله خلقا وإيجادا وليس للعبد أثر في كل ما يأتيه من طاعة أو معية، وقد أخطأ الفريقان في الآية من وجهين:

(١) سورة النساء: الآية [٧٩].



<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية [١٢٠].

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: الآية [٥٠].

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: الآية [١٣١].

للدلالة على الطاعة والمعصية (من أفعال العباد) يستعمل كما لفظ من "جاء بالحسنة"، من كسب سيئة ليدل على أن الفعل واقع من الإنسان بإرادته وحريته، وإذا أراد كما القرآن الدلالة على النعم والمصائب فإنه يستعمل معها لفظ: "ما أصابك من حسنة" و"ما أصابكم من مصيبة" ليدل على أن الفعل واقع على الإنسان وليس واقعا منه لأن الفعل ليدل على أن الفعل واقع على الإنسان محل للفعل، منفعل به وليس فاعلا له ولا مسئولا عنه بخلاف لفظ (جاء وكسب) التي استعملها القرآن مع الحسنة والسيئة حين أراد كما الطاعة والمعصية لأن الفرق كبير بين المعنيين فلفظ أصاب ويصيب يدل على أن الفعل الواقع على الإنسان من متعلقات القضاء الكوني العام الحيط بالكون وما فيه والذي عبر عنه سلف الأمة بأنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. وفي ضوء هذا المعنى فهم السلف قوله تعالى: ما أصابك من حسنة فمن الله، قل لن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا، وما أصابكم يوم الفرقان يوم التقى الجمعان فبإذن الله... إلخ، وهذه كلها آيات تدل على متعلقات القضاء الكوني فبإذن الله... إلخ، وهذه كلها آيات تدل على متعلقات القضاء الكوني الذي لا يصح الاحتجاج به على المعصية.

ولفظ (جاء وكسب) إذا اقترن بالحسنة والسيئة يدل على أن الحسنة والسيئة واقعة من الإنسان بإرادته وحريته، ولذلك

يسأل عنها يوم القيامة، ولا يجوز استعمال أحد المعنيين مكان الآخر أو الاستدلال بآية مكان أحرى لأن ذلك يؤدي إلى اضطراب في الفهم وخلل في تحديد موقف الإنسان من مستوليته عن أفعاله على مستوى الفرد والمجتمع.

فالحسنات والسيئات هنا هي الطاعة والمعصية من أفعال

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : الآية [١٦٠].



العباد المتعلقة باختيارهم وإرادتهم، ولذلك كان تعبير القرآن عنها بلفظ (من جاء) الذي يشعر بالاختيار والإرادة.

الوجه الثاني: أن القرآن قد فرق في هذه الآية بين الحسنة والسيئة، فجعل الحسنة من الله والسيئة من العبد، وهذا ينقض ما ذهب إليه الفريقان، فالمعتزلة جعلوا الحسنة والسيئة كلاهما من الله بدون تفريق بينهما، والأشاعرة جعلوا الحسنة والسيئة كليهما من الله بدون تفريق بينهما، فالآية ليست حجة للمعتزلة ولا للأشاعرة بل هي حجة على الطرفين فيما يذهب إليه.

ثم أحدت الآية تخاطب الرسول على باعتباره قائد الركب فإذا كان الحكم يجري عليه بما تنطق به الآية، فإنه يجري على غيره من باب أولى. قال تعالى: ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّعَةٍ فَمِن نَفْسِكَ ﴾، لأن الإنسان هو الذي يتسبب فيما يحل به من ألوان الضر وصنوف الكرب،وإذا كان ما ينزل بالرسول على من السيئات فمن نفسه فغيره من هؤلاء أولى. وهذا يبين لهم أن الذي حل هم من سنين عجاف لم يكن ظلما أو عبثا، وإنما كان ذلك ﴿ وَلِيَبْتَلِيَ ٱللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَجِّصَ مَا فِي

(١) النساء: ٧٨.

قُلُوبِكُمْ ﴾ ليظهر من صدق الله في إيمانه ممن يعبد الله على حرف، فالآية نزلت في واقعة معينة ليكشف للمنافقين أن ما يصيبهم من النعم والمصائب هي من عند الله وليست من عند محمد، وأن محمدا نفسه لا يملك لنفسه نفعا ولا ضرا، ثم وضحت الآيات بعد ذلك أن الحسنة من الله فضلا وإحسانا وأن السيئة كانت منه عدلا وحسابا، فهي لم تقع منه ابتداء بل كانت عقوبة منه على فعل سابق من العبد كما قال سبحانه ﴿ وَجَزَرَوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِتْلُهَا عَلَى (١).

وإذا كان هذا هو شان الله مع العبد في النعم والمصائب، فإن القرآن قد وضح لنا أن المعصية إذا وقعت من العبد، فلسيس ذلك إلا من فعل نفسه ولسبب تقدم به العبد يكون مستلزما لها، لأن الإنسان لا يشتغل قلبه بالمعصية إلا إذا كان فارغًا من معنى الطاعة والهداية، وكون القلب فارغًا من معنى الطاعة والهداية عدمية يستحق العقوبة عليها لأن فراغ القلب من الاشتغال بالطاعة جعله مهيأ للاشتغال بالمعصية، فيجيء فعله المعصية نتيجة لازمة لفراغ قلبه من الاشتغال بالهداية،

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير ابن تيمية 1 / ۱۳۲ – ۲۳۰، رسالة الحسنة والــسيئة ۲۰ شــفاء العليل لابن القيم ۲۲۱ – ۲۲۶. سورة الشورى: الآية [40].



وفي نفس الوقت تكون المعصية عقوبة على تركه الاشتغال بأسباب الهداية فتكون من الجزاء السيئ على العمل السيئ وذلك كما قال سبحانه: ﴿ وَجَزَّرَوُا سَيِّعَةً مِتْلُها ﴾، وكذلك الحسنة فإلها تكون من العبد جزاء وفاقا وهو نعمة الله للعبد ﴿ وَيَزِيدُ اللّهُ اللّهِ يَلَكُ اللّهُ اللّهِ يَكُونُ هَدَى أَلَهُ مَن الله والمعصية من العبد، وكلما ازداد العبد تقربا إلى الله يزيده الله من أنواع هذا الجزاء الدنيوي بفعل الطاعة الذي هو مقدمة للجزاء الأحروي بالجنة، وكذلك كلما يزداد المرء بعدا عن الله تزداد الأحروي بالجنة، وكذلك كلما يزداد المرء بعدا عن الله تزداد الأحروي بالخزاء من جنس العمل.

وحين يهمل المرء نفسه فلا يشتغل بما ينفع ويصلح نفسه فإن الجزاء العدل من الله هو الإهمال ﴿ نَسُواْ ٱللَّهَ فَأَنسَنهُمْ أَنفُسَهُمْ ﴿ ". فإن النفس إذا أصبحت خالية من أسباب الهداية لابد أن تستغل بأسباب المعاصى، لأنها إذا لم تشتغل بما ينفع فلابد أن تستغل بما

<sup>(</sup>١) سورة مريم: الآية [٧٦].

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية [١٦].

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر: الآية[١٩].

يضر، وهذا من طبيعة كونها نفسا وعقوبة الله للعبد في الآخرة إنما تكون على فعل السيئات التي ارتكبها في الدنيا، وفعل العبد للسيئات كان عقوبة له في الدنيا على إهماله الأخذ بأسباب الهداية وتركه فعل الواجبات فيكون قد احتمع على العبد نوعان من العقوبة:

١ نوع وقع منه في الدنيا، وهو ارتكاب المعصية، وهـو
 باختياره وذلك لفراغ قلبه عن الاشتغال بالطاعة.

٢-نوع وقع به في الآخرة وهو عقاب الله لــه على فعل الــسيئات، وكلا النوعين إنما وقعا بسبب تركه الاهتداء بما هداه الله به. لأن الله قد هداه فلم يهتد ولهذا كان كثيرا ما يتعوذ مــن شــر النفس بقوله: "نعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا"(١).

ويقع المعتزلة في خطأ آخر حين يقولون: لو جاز أن يقضي الله الشر أو المعصية لكان شريرًا، لأنه لا شك أن الله خالق كل شيء وكل ما وقع في الأرض فإن الله قد قضاه كونا وإيجادا سواء في ذلك الطاعة والمعصية، الإيمان والكفر. والله تعالى قد خلق الأكل والسشرب والمشي في العباد وقدره عليهم، وقضاه قضاء كونيا، ولا يصح أن يقال

<sup>(</sup>١) ورد الحديث في نص خطبة الوداع لرسول الله ﷺ . انظر ابن حنبل ٥/ ٢٧١ دار المعارف.



أنه تعالى آكل وشارب وماش، لأنه قد فعله الأكل والشرب والمشي فليس يتصف بما خلقه هو من فليس يتصف بما خلقه هو من أفعال نفسه، وهنا يجب التفرقة بين نوعين من الأفعال التالية:

1- النوع الأول: فعل مخلوق لله، منفصل عنه، قائم بمخلوقاته، وذلك كالأكل والشرب والمشي والطاعة والمعصية وغيرها. فإن هذه الأفعال مخلوقة ومقدرة ومقضية لله، ولا يلزم من خلقه لها اتصافه بها. بل يتصف بها من قامت به ومن فعلها بقدرته واحتياره وهو العبد.

٢- النوع الثاني: نفس فعله تعالى القائم به كالخلق، والرزق، والإحياء، والإماتة فالأول مفعول له منفصل عنه، والثاني فعل له قائم به والأول يتصف به من وقع منه الفعل وقام به، وليس من قضاءه عليه وقدره له وخلقه والثاني يتصف به من فعله وقام به. فيقال هو الحيى المميت ولا يقال هو الآكل الشارب.

والتفرقة هنا ضرورية بين نفس فعله القائم به ومفعوله القائم بغيره، وعدم التفرقة بين هذين النوعين من الأفعال قد أوقع المعتزلة في لبس حيث ظنوا أن كل ما خلقه الله وقضاه يصح أن يوصف به، وهذا خطأ كبير، لأن الله لا يوصف بأفعال عباده وإن كان قد قضاها عليهم وإنما يوصف بفعل نفسه القائم به.





## الحسنة من الله والسيئة من العبد

. C. 200

ومهما يكن من شيء فالحسنة تنسب إلى الله تعالى سواء فسرناها بالعمل الصالح أو بالنعمة والرحاء، والسيئة تنسب إلى العبد لألها كانت بسببه، ولما صح أنه السبب في وقوعها وإحداثها صح نسبتها إليه، كما في الآية الكريمة سواء كانت السيئة معصية أم كانت من قبيل المحن والمصائب، فإن العبد هو السبب فيها وإذا كان الله قد قضاها وكتبها فليس في ذلك حبر ولا إلزام للعبد كها، وإنما هو تسجيل لما يقع منه بناء على العلم السابق بما سيفعله العبد من أسباب تؤدي إليها.

والآية السابقة توقفنا على سؤال لابد منه وهو. إذا كانت الطاعة والمعصية أو النعم والمصائب مقدرة فلماذا فرق الله بينهما فأسند الحسنة إلى نفس العبد مع أن الجميع بقضاء الله.

هل لأن الإنسان هو السبب في نزول المصائب به أو لأنه ارتكب المعصية باختياره فأسندت إليه؟ ولكن هل أثر الإنسان يعد سببا تاما في ذلك حتى تتوقف عليه النتيجة من جميع وجوهها؟



من المعلوم أن إحسان الله إلى عباده يقع منه سبحانه بلا سبب تقدم من العبد بل يحسن الله إليهم ابتداء بالخلق والرزق والصحة وهيئة أسباب الهداية للعباد وينصبها لهم بلا سبب تقدم منهم، فالله سبحانه يبدأ علاقته بالعبد بالإحسان والفضل إليه وينتظر من العبد ما يقوم به إزاء هذه النعم، فلئن شكرتم لأزيدنكم ولئن كفرتم إن عذابي لشديد، والسيئة إذا وقعت من العبد فإلها لا تكون إلا لفراغ قلبه من معنى الحسنة كما سبق، وإذا حصل ذلك فإن علاقته بربه لا تكون في مرتبة الشكر على النعمة، بل تكون في مرتبة حزاؤها المناسب لها. وهناك فروق حاسمة في نسبة الحسنة إلى الله والسيئة إلى العبد.

أولا: إن الحسنة إذا وقعت من العبد، فالسبب الرئيسي فيها هو الله سبحانه وتعالى لأن الله قد هداه إليها أولا، ومنحه أسباب التعرف عليها من العقل والشرع. فالله هو الذي خلق فسوى وقدر فهدى وهو الذي ألهم النفوس تقواها، كما قال أهل الحنة ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَنْنَا لِهَاذَا وَمَا كُنّا لِنَهْتَدِى لَوْلاً أَنْ هَدَنْنَا اللهُ عَلَى المَعْدِي فيه العبد هو من أنْ هَدَنْنَا ٱللهُ عَلَى (۱)، فجميع ما يتقلب فيه العبد هو من

(١) سورة الأعراف: الآية [٤٣].



فضل الله وإحسانه إليه بدون سبب سابق يوجب للعبد حقا على الله بخلاف السيئة، فإنما لا تكون إلا لذنب سبق من العبد وأول هذه الذنوب فراغ القلب من الاشتغال بالطاعة، وهذه من الأمور الدقيقة التي يجب التنبه إليها، وهي لا تكون إلا من العبد وهي ذنب عدمي نتج عنه ذنب وجودي هو اشتغال القلب بالمعصية بعد فراغه من الاشتغال بالطاعة. وإذا تدبر الإنسان ذلك علم أن ما به من نعمة فمن الله وما به من سيئة فمن نفسه، فيشكر الله على النعمة ويستغفره على المعصية، فيزيده الله هدى ويبدل سيئاته حسنات، ويكون العبد في حياته متقلبا بين شكر الله على نعمائه واستغفاره من معاصيه. وهذه هي حياة المؤمن أن يحيا لله، ويحب لله، ويبغض لله، والآية الكريمة إذا كانت جمعت بين الحسنة والسيئة في قوله: ﴿قُلْ كُلُّ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ ليعلم المؤمن أن الكل لا يخرج عن قضاء الله الكوبي، ولكنه فرق بينهما حيث نسب السيئة إلى النفس لينبه إلى هذا الفرق الدقيق وهو أن السيئة لا تكون إلا من نفس الإنسان ولسبب فراغها من معيى الهداية.

(١) سورة النساء: الآية [٧٨].



ثانيا: أن الحسنة يضاعفها الله للعبد إلى سبعمائة ضعف. ويثيب على الهموم والعزم عليها، حتى وإن لم يفعلها العبد بخلاف السيئة فلا يضاعفها ولا يعاقب على الهم بما، ويمحوها بالتوبة، وبالمصائب المكفرة وكما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذَهِبَنَ الْحَسنَة أُولَى بأن تضاف إليه سبحانه والسيئة أولى أن تضاف إلى النفس.

ثالثا: أن الحسنة لا يوجد وجه من وجوه تحققها في الخارج إلا ويصح إضافته إلى الله تعالى، فهو محسن بها من كل وجه بخلاف السسئة فإنها تقع من العبد والله كاره لها غير راض عنها، كما أن النعمة إذا وقعت فهي من إحسان الله إلى العبد أما المعصية فلا تكون إلا لسبب تقدم من العبد ويخلقها الله لحكمة.

وهي باعتبار تلك الحكمة حير، وباعتبار سببها السابق من العبد عدل. وهذان الوجهان هما جهة تعلق القضاء بالسبيئة أو المعصية، والسيئة باعتبار هاتين الجهتين حير لا شر فيها، لأنها تقدمها سببها الموجب لها من العبد فصارت لأجله عدلا والعدل حير لا شر فيه. كما أن القضاء لا يتعلق بشيء إلا لحكمة وتحقيق الحكمة حير لا شر فيه.

<sup>(</sup>١) سورة هود: الآية [١١٤].



وإذا كان فيها شر يصيب العبد فهو شر حزئي إضافي لا ينسب إلى الله، وإنما ينسب إلى الله، وإنما ينسب إلى العلة الفاعلة، وهي نفس العبد، فهي التي أغوت بفعل المعصية وهي التي تتألم بعقابها، ومن هنا كان الله يقول في دعائه: «الخير بيديك والشر ليس إليك » (1). والسيئة تضاف إلى النفس لأنما قد فعلتها لا لحكمة ولا لغرض ينفع، ولم يقصد العبد من فعل السيئة خيرا.

رابعا: أن الحسنة التي يفعلها العبد أمر وجودي يصح إضافته إلى الله، وإتيان العبد لها يدل على معنى وجودي، قائم بالنفس، وهو إيمانه بها وحبه لها واشتغال نفسه بطلبها، لأن الحسنة فعل مأمور به، أو ترك محظور منهي عنه، وترك الإنسان للسيئات إنما حصل لمعرفته بأنها سيئة وأنها سبب البلاء في الدنيا والعقاب في الآخرة، فيقوم في نفسه معنى وجودي هو بغضه لها وكراهته فتنشغل نفسه عنها. كما أن معرفته بالحسنات كالعدل والصدق وغير ذلك يكون أيضا لأمور وجودية قائمة بالنفس هي محبة ذلك وطلبه الاشتغال به، ولهذا فإن الإنسان يثاب على ترك السيئات إذا تركها كارها لها كافا نفسه عنها. وهذا هو المعنى الوجودي الذي

<sup>(</sup>١) ورد الحديث في ابن حنبل ٢/ ١٢٤ دار المعارف و (مسلم) كتـــاب صـــلاة المسافرين ٢/ ١٨٥.

يثيب الله العبد عليه إذا قام بنفسه، أما مجرد ترك السيئات من غير معرفة بها ولا كراهة لها كأن لم يخطر على قلبه ألها سيئة محظورة فلا يثاب على هذا الترك، وإن كان يحمد على ذلك في الدنيا، وتكون السيئة في حقه كالطفل الذي لم يقم في نفسه معني وجودي يحمله على الكف عن القبائح، وكذلك فعل الحسنات، فإن المرء لا يثاب على فعلها إلا إذا كان ذلك لمعنى وجودي قائم بالنفس يحمله على فعلها حبا فيها وطلبا لها وامتثالا للأمر الإلهي بها، أما لو فعلها بدون هذه القصود وتلك المعاني فإنه لا يشاب عليها، وهذا يؤكد لنا دور النية وأهميتها في إحداث الفعل، كما قال ﷺ « إنما الأعمال بالنيات ولكل امرئ ما نوى » وهذا بالتالي يضع لنا الحدود الفاصلة بين فعل العبد رياء وسمعة وبين فعله لله، فالله لا يثيب ولا يعاقــب إلا علــي المعنى الوجودي القائم بالنفس، أما مجرد الفعل أو الترك بغير قيام هذه المعاني في النفس التي تـــدعو إلى الفعـــل أو الترك، فهذا لا يثاب عليه ولا يعاقب.

والإنسان لا يفعل السيئة إلا لجهله بعواقبها أو طغيان عامل الشهوة والهوى على عامل الإيمان والهدى، ولو قام في النفس العلم النافع بضرر السيئة ونفع الحسنة لقضت النفس بفعل الحسنة وتسرك

السيئة فيكون كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا تَخَشَى ٱللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُوا أُلّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُوا أَلَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُوا أَلَّهُ مَن عَبَادِهِ الأمور هو الذي يحمل النفس على محبة الحسن وفعله وكراهة القبيح وتركه. ولكن النفوس لما كانت حية متحركة ومتحولة فإن سعادها بتحركها نحو ما ينفع، فإذا اهتدت بحدي الله وعرفت الحق وتحركت نحوه فذلك هو المعنى الوجودي الذي يثاب عليه، ولكنها إذا لم تمتد، ولم تعرف الحق فذلك أمر عدمي. هو فراغ النفس من معنى الهداية، وهذا الأمر العدمي لا ينسب إلى الله حتى يقال إن الله فاعل السيئة بالعبد أو جبره عليها، وإنما ينسب إلى النفس لإهمالها وعدم اشتغالها بأسباب الهداية التي منحها الله ينسب إلى النفس من كل وحه.

خامسًا: أن ما يجري به القضاء على العبد من الذنوب الوجودية كارتكاب الموبقات والفواحش، فإن ذلك يكون عقوبة للعبد على ترك الحسنات التي خلق لأجلها وفطر على محبتها، فلما لم يفعلها و هو مخلوق لأجلها - عاقبه الله بأن زين له الشيطان فعل السيئات فكان تسليط الشيطان عليه وتزيينه له فعل السيئات هو

(١) سورة فاطر: الآية [٢٨].

معنى إلهام الله هذه النفوس فجورها، وكل هذا يرجع إلى عدم الاهتداء وهذا لا ينسب إلى الله حتى يقال إن الله فاعله بل هو من ظلم النفوس لأصحابها، وهذا الموقف يتضمن أمرين:

الأمر الأول: ظلم النفس صاحبها بعدم الاهتداء وعدم فعل الحسنات، وهذا لا يصح نسبته إلى الله، لأن الله قدر فهدى.

الأمر الثاني: ظلم النفس صاحبها بفعل السيئات وهذا من فعل العبد باختياره، فلا ينسب إلى الله، ومن تأمل آيات القرآن الكريم تبين له أن ما يذكره الله في خلق المعصية أو الكفر يجعله عقابا للعبد على ذنب تقدم، كما قال سبحانه: ﴿ فَلَمَّا زَاعُوا أَزَاعُ اللهُ قُلُوبَهُمْ ﴿ اللهُ مَنْ عَنِلَ وَاسْتَغْنَىٰ ﴿ وَكُذَّبَ بِالْحُسْنَىٰ ﴿ فَسُنُيسِتُرُهُ لِلعُسْرَىٰ ﴿ وَكُذَّبَ بِالْحُسْنَىٰ ﴿ فَسُنُيسِتُرُهُ لِلعُسْرَىٰ ﴾ وهذا قد ورد في القرآن كثيرا.

وإذا فهمت هذه القضية حق فهمها، فإلها تبطل كلام الأشاعرة الذين يقولون إن الله يخلق الكفر والمعصية ويعاقب عليها لا لسبب ولا لحكمة. كما تبطل رأي المعتزلة الذين يقولون: إن العبد يخلق أفعاله بقدرته المستقلة عن قدرة الله، كما تبطل قولهم بأن المعصية تقع من العبد دون أن يقضى الله كما ولا يتعلق كما القضاء الإلهي.

<sup>(</sup>١) سورة الصف: الآية [٥].

<sup>(</sup>٢) سورة الليل: الآيات [٨: ١٠].

سادسًا: إن السيئة حبيثة لا تحل إلا بالنفوس الخبيثة والنفس الخبيثة لا يناسبها ولا يحل فيها إلا العمل الخبيث.

والنفس لما أعرضت عن هدي ربحا واشتغلت بفعل ما يكره كان خلق الطاعة فيها – بعد ما ضلت – وضع للشيء في غير موضعه اللائق به. وهذا ظلم، كما أن خلق السيئة في النفوس التي اهتدت وأذعنت لربحا وضع للشيء في غير موضعه وهو ظلم أيضا.

فيجب أن ينزه الله عن هذا وذاك. فمن أراد أن يجعل الجاهل معلما للناس إماما لهم، وأن يجعل الجبان العاجز قائدا للجيوش إماما فيهم، فقد وضع الأمور في غير موضعها اللائق بها، ويكون بذلك قد ظلم القائد والرعية معا، وبهذه الفروق يتضح لنا أن الحسنة من الله والسيئة من النفس، وأنه لا حجة فيها للمعتزلة ولا للأشاعرة على سواء (1).



<sup>(</sup>١) انظر في ذلك: رسالة الإرادة والأمر لابن تيمية، تفسير ابن تيميــة ٢ / ٢٦٥-٣١٤ الحسنة والسيئة ٤٠ -١٠١، شفاء العليل ٢٣٥ - ٢٣٧.



11

## معانى الهداية في كتاب الله

يسبق إلى أفهام كثير من الناس أن الله سبحانه وتعالى لو احتص بعض عباده بأنواع من الفضل ابتداء منه سبحانه أو لسبب تقدم به العبد بين يدي ربه فقد حرم غيرهم من هذا الفضل ومنعهم حقا من حقوقهم. فإذا اختار نبيا ليبلغ عنه دعوته إلى عباده فيعترض عليه البعض قائلا فإذا اختار نبيا ليبلغ عنه دعوته إلى عباده فيعترض عليه البعض قائلا ألَقُرءَانُ عَلَىٰ رَجُل مِن القَريتَيْنِ عَظِيمٍ في (١) وإذا اختص بعض عباده بأنواع من رحمته كالهداية مثلا، فقد يحتج بعض الناس بأن الله منع الهدى عنه واختص بما غيره، و كأن الله إذا هدى أحدا فقد أضل غيره عن سبيل الهدى؛ وهذا مصدر خطأ كبير في فهم مسئلة سبق القضاء الإلهي بالهداية والضلال، والقرآن يوضح لنا أن الهداية الواردة في القرآن الكريم على أنواع ثلاثة:

(١) سورة الزحرف : الآية [٣١].

النوع الأول: هداية عامة لجميع الناس، المسلم والكافر والبر والفاجر، فالله هدى كل نفس إلى ما يصلح شأنها، وفطرها على حلب النافع ودفع الضار عنها، وهذه أعم مراتب الهداية، هداية الحيوان بفطرته إلى ما يصلح معاشه ويدفع عنه ما يسوء. والعقل في الإنسان أحد مظاهر هذه الفطرة الإلهية التي يشترك فيها مع بقية الكائنات الأحرى قال تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ۞ فَأَفْمَهَا جُورَهَا وَتَقَوِّنِهَا.... ﴾ (١). وهذه الهداية ً تقترن بخلق الكَّائن في ابتداء أمره وحياته، فهدى الطفل إلى التقام ثدي أمه بدون معلم ولا مرشد، وهدى الحيوان والطير وغيرهما إلى جلب النافع ودفع الضار، وهذه الهداية قد قادت كل كائن إلى الاعتراف بربه وذكره وتسبيحه. قال تعالى: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ ٱلسَّمَا وَتُ ٱلسَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن ۚ فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ كِهُمْدِهِ وَلَكِن لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ فَ الله الله المداية يقترن ذكرهًا في القرآن كثيرًا بالخلق للدلالة على أنه سبحانه وتعالى هو الخالق. قال فرعون: فمن ربكما يا موسى؟ قال: ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى، قال الحسن وقتادة: أعطى كل شيء صلاحه من الخلق لما يصلح به شأنه والاهتداء لما خلق له وهداه إلى ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة الشمس: الآية [٧].

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية [٤٤].

فالهداية العامة دائما تقترن بنعمة الخلق، لأن الخلق إعطاء الوجود النهيني للأشياء، والهداية إعطاء الوجود النهيني والعلمي. فهذا حلقه... وهذا هداه، وكلها هداية عامة وإعطاء تام فكل ما خلقه الله، جعل هدايته ذاتية فيه وليست خارجة عنه.

النوع هو وظيفة الرسل والكتب المسترلة من السماء. وهو خساص بالمكلفين فقط، وهذه الهداية هي التي أثبتها الله لرسوله على بقوله: بقوله وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴿ (١) . وهي أخص من التي قبلها، وبما تقوم حجة الله على عباده فلا يعذب أحدا من خلقه إلا بعد أن يقيم الحجة عليه بأنه هداه وبين له طريق الغي من الرشاد قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴿ وَحِى لا يقول أحد : ﴿ لَوَ أَنَّ ٱللّهُ هَدَنِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُتّقِينَ ﴾ والله تعالى المن أحد من خلقه وبين هذه الهداية بل خلسي بينهم وبينها ومنحهم أدوات تقبلها عن الرسل ووسائل الاستفادة بما مسن علقه والفطرة، وأقام لهم بذلك أسباب الهداية ظاهرة وباطنة، ومسن حرم من خلقه بعض الأدوات أو الوسائل التي تساعد العبد على أداء

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية [٥٦].

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية [١٥].

أوامر الله ونواهيه، كزوال العقل أو الصغر أو المرض فقد حط عنه من التكاليف والأوامر الشرعية بحسب ما حرمه من ذلك، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ ﴿ ﴾ (١).

وقال ﷺ: "رفع القلم عن ثلاث عن النائم حتى يسسيقظ. وعن الصبي حتى يبلغ، وعن المجنون حتى يفيق" (١). كما اتفق رحال الأصول على أنه (إذا أحذ ما وهب فقط سقط ما وجب).

وهذه الهداية هي مصدر التكليف ومناطه وبها تقوم الحجة لله على عباده وتكون المساءلة بالثواب والعقاب. وهي تستلزم الاهتداء من العبد. بدليل أن بعض الناس آمن بدعوة الرسول وبعضهم كفر بها ولكنها سبب في الاهتداء، وحصول السبب ليس كافيا في وجود مسببه لأنه قد يكون هناك ما يمنع ذلك إما لعدم كمال السبب، أو لعدم صلاحية القلب القابل للأثر، كأن يطرأ عليه ما يفسده ويغير حاله كابتلاء القلب بالشبهات وازدحام العقل بالشكوك والأمراض.

والسبب هنا لا يجوز القول بعدم كماله، لأنه من جهة الله

<sup>(</sup>١) سورة النور: الآية [٦٦].

<sup>(</sup>٢) ورد الحديث في مواضع كثيرة من البخاري في كتاب الحدود والطلاق وفي مسند ابن حنبل ٦/ ١٦٤.

سبحانه، فهو قد بعث الرسل، وأنزل الكتب، والرسل قد بلغت أممها ووضحت لهم سبيل الرشاد فلا نقص في السبب إذن، وإنما لم ينتفع العبد بما جاء به الرسول لما طرأ عليه من فساد فطرته وطغيان مادته فلم يلتفت إلى هدي الرسل ولم يستفد مما جاءوا به، فالقصور في المحل القابل للأثر وهو الإنسان وليس في نقص السبب كما قال تعالى. وأمًا تُمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ فَي (١). فإن الله هداهم بإرسال الرسول إليهم فلم يهتدوا بما جاء به، فأضلهم الله عقوبة على ترك الاهتداء والإعراض عما جاء به الرسول، وهذا شأن الله في كل نعمة أنعم بما على عباده إذا كفروا بما، فإنه يسلبها منهم بعد أن كانت حظا لهم، لأن الله ﴿ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ ﴿ كَانَ يطرأ هنا سؤال هو: إذا كان الله قضى على بعض الناس بالمعصية فكيف تقوم عليه الحجة بالرسالة إذا كان الا يستفيد منها.

وهنا يجب التنبيه إلى التفرقة في الفعل الإنساني بين ما هو من الله، وما هو من الإنسان، فالله قد أكمل الإنسان ومنحه أدوات الاهتداء، وبعث إليه من يهديه، وخلى بينه وبين الرسل، ولم يحل بينه وبين ما يهديه، وإذا حرمه بعض الأدوات فإنه يسقط عنه من التكليف بحسبها، وأقام لهم أسباب الهداية ظاهرا وباطنا،

(١) سورة فصلت: الآية [١٧].

وهذا هو حجة الله على عباده، فلم يمنع أحدا شيئا من ذلك، ولن يحاسب أحدا من حلقه ما لم تقم عليه الحجة بكل ذلك، والقرآن قد قص علينا ما كان من الأمم التي أرسل الله إليها فلم تستفد هديهم فقال تعالى يصف حالهم في نار جهنم: ﴿ كُلُّمَاۤ أُلِّقَى فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَمُهُمْ خَزَنَتُهَآ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ۞ قَالُواْ بَلَىٰ قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ فَكُذُّ بْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَىلٍ كَبِيرٍ ﴿ ﴾ (١). فالذي حدث من الله هو الهداية ولكن كان من العبد التكذيب والضلال، فكان في مقدور العبد أن يتبع الرسول ويؤمن بما جاء به وليس ذلك شيئًا خارجًا عن قدرته أو فوق طاقته. نعم. في مثل هذه الحالة لن يخلي الله بين العبد ونفسه والنفس بطبعها أمارة بالسوء، إلا ما رحم ربي. فإذا وكل الله الإنسان إلى نفسه قادته إلى الهلاك وهو بذلك يكون قد قطع عنه توفيقه و لم يرد الله أن يعينه على نفسه ليقبل بقلبه على الله. كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَنكِنَّ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ ۚ فِي قُلُوبِكُرٌ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ﴿ ﴾ (٢). وهو سبحانه وتعالى إذا فعل ذلك بأحد من خلقه فليس ظالما له. لأنه لم يمنعه من الدلالة أو

سورة الملك: الآية [٨].

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات: الآية [٧].

البيان وهذا في مقدور العبد فعله ولكن حرمه التوفيق والسداد حين أعرض العبد عن هدي الرسول عدلا منه في خلقه وحتى لا يسوي بين من آمن بالرسول واهتدى بهدي ربه وبين من أعرض عن هدي الله والرسول وجحد الكفر.

النوع الثالث: هداية التوفيق والسداد والإلهام وخلق الدواعي للسخير والهداية، وإيجاد المشيئة من العبد المستلزمة للفعل وهذه المرتبة أخص أنواع الهداية؛ لأنها لا تكون إلا لمن قضى الله له بالسعادة فعلا.

وهذا النوع من الهداية يستلزم أمرين:

أحدهما: فعل الرب تعالى وهو الهدي بخلق الداعية في القلب إلى الفعل والمشيئة له.

الثاني: فعل العبد وهو الاهتداء، وهو أثر للفعل الأول الهدي قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ ﴿ ﴾ (١) ولا سبيل إلى وجود الأثر الذي هو الاهتداء من العبد إلا بعد وجود المؤثر الذي هو الهداية من الله، فإذا لم يحصل فعل الله لم يحصل فعل العبد.

وهذا النوع من الهداية لا يقدر عليه أحد إلا الله سبحانه، ولقد

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية [٧٣].



نفى القرآن هذا النوع عن الرسول لأنه ليس من وظيفته. قال تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ (١).

قال أهل الجنة: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى هَدَنْنَا لِهَنذَا وَمَا كُنَّا لِهَنذَا وَمَا كُنَّا لِهَندَا وَمَا كُنَّا لِهَنَدِى لَوَلَآ أَنْ هَدَنْنَا ٱللَّهُ ﴿ ( ) .

وهذا النوع من الهداية لا يعطيه الله للناس بلا سبب يتقدم به العبد بين يدي الله، وإنما ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱللهُ مَنِ ٱلنَّبَعَ رِضَوَانَهُ مُسُبُلَ ٱلسَّلَمِ ﴾ فاتباع النوع الثاني (هداية الرسول) هو شرط في حصول هذه الهداية الخاصة بالقلب، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوْاْ زَادَهُمْ هُدًى وَءَاتَنهُمْ الخاصة بالقلب، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوْاْ زَادَهُمْ هُدًى وَءَاتَنهُمْ الخاصة بالقلب، قال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ الْمَتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَءَاتَنهُمْ الخاصة بالقلب، قال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ الله عَلَى الله الله الله الله الله فإن من يتقرب إليك ويأتمر بأمرك وله عن غيره الذي لم يأتمر بأمرك ولا هيك بل كان حيث تريد ألا يكون.

وهذا النوع من الهداية هو الذي نفاه القرآن عن الظالمين والكذابين والمسرف المرتاب .. وكل آية في القرآن

<sup>(</sup>١) سورة القصص: الآية [٥٦].

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية [٤٢].

٣) سورة محمد: الآية [١٨].

وردت في نفي الهدي فيجب حمله على هذا النوع من هداية القلب والتوفيق والسداد؛ لأن هداية البيان والدلالة لم يمنعها الله أحد من خلقه لأنها عامة فيهم.

أما هذا النوع (هداية القلب) فهو فضله يختص به من يشاء من عباده، ولا حرج في ذلك.

وهذا النوع الذي أنكرته المعتزلة وقالت إن العدل يقضي بالتسوية بين العباد في كل شيء وجعلت آيات القرآن في ذلك النوع من المتشابه، وتتأوله على تأويلات باطلة لا سند لها من اللغة أو العقل. كأن يقولوا المراد بذلك تسمية من يـشاء مهتديا أو ضالا. وليس في لغة العرب أن قوله تعالى ليس عليك هـداهم أو إنك لا تمدي من أحببت على معني ليس عليك تسميتهم، أو أنك لا تسمى من تشاء مهتديا أو ضالاً. ولكن الله يسمى من يـشاء وهذا بلا شك تأويل فاسد لا سند له.

ولا ينال من العدل الإلهي شيء إذا اختص الله بهذا النوع من الهداية من تقرب إليه من عباده وحرمه من حاد وضل عن سبيله. فهو فضله يؤتيه من يشاء، ويمنعه من يشاء وإنما ينال من العدل الإلهي لو حرم أحدا من الهداية العامة ثم حاسبه على أمره ولهيه، والواجب في ذلك أن يعرف أن الله جعل الهداية العامة

مقدمة لنيل الخاصة أو الحرمان منها. فهو قد تفضل على الجميع بالهداية العامة، من اهتدى بها بالهداية الخاصة، وهي هداية القلب، وكانت جزاء من الله على من اهتدى الهداية الخاصة تحقيقا لقوله تعالى: ﴿وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِيرَ ٱهْتَدُواْ هُدًى ﴿ اللَّهُ اللَّذِيرَ اللَّهُ اللَّذِيرَ اللَّهُ اللَّذِيرَ اللَّهُ اللَّذِيرَ اللَّهُ اللَّذِيرَ اللَّهُ اللَّذِيرَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِيرَ اللَّهُ الل

والله سبحانه وتعالى هو الذي يخلق في قلب العبد الدواعي والمشيئة إلى الفعل الحسن، فيترجح عنده العمل على الترك قال تعالى: ﴿وَلَيْكُمْ اللّهِ حَبَّ إِلَيْكُمُ اللّهِيمَنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُوهُ اللّهِيمَنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُوهُ اللّهُ عَن الله الله على الله لعباده، خلق الداعية وإيجاد المشيئة ليس حقا مكتسبا على الله لعباده، ولكنه تفضل ورحمة منه بمن آمن بالرسل واهتدى بهديهم، وصاحب الفضل يتصرف فيه كيف يشاء، ويختص به من يشاء من عباده، ويمنعه من يشاء، وهو سبب تام يلزم عنه أثره بالضرورة، وهو ترجيح جانب الفعل على جانب الترك ولو منع الله هذا الفضل أحدا من خلقه فإنه بذلك يخلى بين العبد و نفسه.

والنفس بطبيعتها حية متحركة، وسريعة التحرك لأن الحركــة

<sup>(</sup>١) سورة مريم: الآية [٧٦].

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات: الآية [٧].

والتحول من حال إلى حال أخرى، من لوازم كونما نفسسا، فإذا لم يحركها صاحبها نحو الخير حركته هي نحو الشر، فيترك فعل الخير لأن الله قد خلى بينه وبين نفسه، وينشأ عن تركه فعل الخير أن يتجـــه إلى فعل الشر عقوبة لــه على تركه لفعل الخير كما قــال تعــالي ﴿ وَأُمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَٱسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ ، فيحاسَب على فعل الشر الذي فعله هو باختياره وقدرته الكاملة ويكون دور القضاء الإلهي هنا أنه حلى بين العبد ونفسه لسبب تقدم به العبد. وهو الإعراض عن هدى الله الذي أرسل به رسله ، ولا شك أن هذا لا يعد ظلمًا ولا قهرًا لأن الله إذا منع فضله لا يكون بذلك ظالمًا، بل الظلم يكون بوضع الفضل في غير موضعه، وقد علم الله أزلا أن العبد الذي يحرم من فضل الله ليس أهلا لــه فمنعه عنه عــدلا وحكمــة: وتكون نفس الإنسان هي التي صدته عن تقبل الخير، وقادته إلى سبيل الغي، والإنسان بذلك يكون قد عرض عليه الهدى فأبي، كما قال سبحانه ﴿ وَأُمَّا تُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَأَسْتَحَبُّواْ ٱلَّعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ ﴾، ومن هنا قال ﷺ: " الخير بيديك والشر ليسَ إليكُ " (٢). وكـــان يقول في دعائه " اللهم آت نفسي تقواها وزكها فأنت خير من زكاها

(١) سورة فصلت: الآية [١٧].

<sup>(</sup>٢) ورد الحديث في مسلّم ٢/ ١٨٥ (كتاب الصلاة - باب الدعاء) وذكره ابــن حنبل في السند ٢/ ١٣٤ ط دار المعارف.

أنت وليها ومولاها " لأنه كان يعلم أن النفس ما لم يعصمها الله فإلها أمارة بالسوء، فكان يدعو الله أن لا يمنعه فضله وألا يدعه إلى نفسسه طرفة عين، وإذا كان معنى الهداية في كتاب الله تعالى يتفاوت بين هذه المراتب الثلاثة:

١- الهداية العامة - المتمثلة في الفطرة والعقل.

۲- هدایة الإرشاد والدلالة والبیان وهو ما جاءت به الرسل ونزل به الوحی.

۳- هدایة القلوب وهي خاصة . بمن آمن بالله ربا وبالإسلام دینا
 و. بمحمد لله نبیا ورسولا واتبع هدی الرسول.

أقول: إذا كان معنى الهداية يتفاوت بين هذه المستويات الثلاثة فلا يجوز لأحد أن يضع آية مكان أحرى أو يفسر معنى الهداية في آية بغير معناها الذي جاءت من أجله حتى لا يظن أحد أن آي القرآن يضرب بعضه بعضها ويناقض بعضها بعضا. كما قد قرأنا أحيرا في بعض الصحف والمحلات، والله يهدي من يسشاء إلى سواء السبيل.



o ( % 2 ) o

| الصفحة |                  |                    | الموضوع      |
|--------|------------------|--------------------|--------------|
|        |                  |                    |              |
| ٧      |                  |                    | تقديم        |
| ١٥     |                  | سيرة الأمة         | الخلل في مس  |
| ۳۸     |                  | ان دين وعقيدة      | تكريم الإنس  |
| ο ξ    | م                | بديدة لعلم الكلا   | نحو قراءة ج  |
| ٧٧     |                  | , بعالم الغيب      | علاقة العقل  |
| ۹٧     | ب وعالم الشهادة. | رل بين عالم الغيــ | مدارك العقو  |
| 111    | اقع              | ة بين التاريخ والو | الدين والدول |
| 177    |                  | يني المفترى عليه   | الخطاب الد   |
| 170    | . الإمام الغزالى | نهج التربوي عند    | من معالم الم |
|        |                  |                    | _            |

ــــــــــــ سلسلة تصحيح اطفاهيم \_\_

| الصفحة الصفحة | الموض |
|---------------|-------|
|---------------|-------|

| ١ | ٤٠ | ٩ | • | <br> | • | <br> | •   | <br> | ج     | عر | LΙ | ځ | رف | ني | م ف | K  | 'س  | الإ | غة  | لسا | وف  | ج   | لح   | ل ا | سك   | مناء |
|---|----|---|---|------|---|------|-----|------|-------|----|----|---|----|----|-----|----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|------|-----|------|------|
| ١ | ٦, | ٢ | • | <br> | • | <br> |     | <br> | • • • |    |    |   |    |    |     |    | • • | ۶ . | نلا | لاب | ١ ä | ر ب | بخج  | ن و | ساد  | الإن |
| ١ | ۸, | ٦ | • | <br> | • | <br> | • • | <br> | • • • |    |    |   |    |    |     |    | لله | ١   | اب  | کت  | في  | ä   | سن   | لح  | ني ا | معا  |
| ١ | Υ, | ٦ | • | <br> | • | <br> | • • | <br> | • • • |    |    |   |    |    | ىبد | ال | ن   | ٔ م | يئة | الس | . و | لله | ن ا  | مر  | سنة  | الحد |
| ١ | ٩، | 3 | • | <br> | • | <br> | • • | <br> | • • • |    |    |   |    |    |     |    | لْه | 11  | ب   | کتا |     | و ق | اية. | لمد | ني ا | معا  |
|   |    |   |   |      |   |      |     |      |       |    |    |   |    |    |     |    |     |     |     |     |     |     |      |     | ـ بر |      |